
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۳۰ بهمن ۱۴۰۱

مشتق
جلسه 75 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

مرحوم امام رضوان اله تعال علیه در اشال به مرحوم اصفهان فرمود: با قطع نظر از تشیل قصیه حملیه میان مشتقات
مانند «ضارب»، «تاجر» و «مفتاح» به حم تبادر تفاوت وجود دارد؛ در نتیجه حمل نقش ندارد. به نظر ما این اشال تام

است.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم امام خمین

مرحوم امام در ادامه و در مقام اشال به دیدگاه مرحوم عراق و مرحوم حائری مفرماید: لازمه مدعای مذکور این است که
اگر تاجری در خانه نشست و بالفعل مشغول به تجارت نبود نیز بتوان عنوان مذکور را اطلاق نمود چرا که مرحوم عراق فرمود:

فاصلههای موجود نزد عرف کالعدم است. مرحوم حائری نیز فرمود: عرف این قبیل موارد را مورد مسامحه قرار داده و نادیده
مگیرد؛ حال آنکه چنین نیست و به هیچ وجه به این شخص، متلبس بالفعل اطلاق نمشود. البته تاجر کس است که صنعت و

حرفه تجارت را بلد بوده و شغل وی است نه اینکه بالفعل متلبس به تجارت نیز باشد.

به نظر ما این اشال نیز وارد است به این بیان که اگر عرف فاصلههای موجود را کالعدم در نظر بیرد باید در مواقع که فرد
تاجر در منزل مشغول استراحت است نیز به وی بالفعل تاجر اطلاق شود در حالکه عرف میان این دو حالت تفاوت قائل است.

هر چند این اشال مرحوم امام بیشتر متوجه نظریه مرحوم عراق و مرحوم حائری است اما متوان آنرا نسبت به کلام مرحوم
اصفهان نیز بیان نمود چرا که هر سه فرد در ی مسئله مشترک بوده و تنها اختلاف در تعابیر داشتند. مرحوم اصفهان مسئله

ملازمه دائم مبدأ با ذات، مرحوم عراق مسئله در نظر نرفتن فواصل و مرحوم حائری مسئله تسامح عرف را مطرح نمود.

مرحوم امام سپس در مقام بیان تحقیق از روش مرحوم اصفهان استفاده نموده و الفاظ مشتق را جداگانه مورد بررس قرار
فرماید: هر چند استعمال این قبیل عناوین در مورد شخصمانند «تاجر» و «خیاط» م دهد. ایشان ابتدا در مورد عناوینم
که اهل تجارت بوده و در ابتدا یعن در زمان تخلل به صورت مجازی و بخاطر اشراب یا دلالت مجموع ماده و هیئت بر مجاز
فرماید: این نوع استعمال یعنخواهد بود. ایشان در ادامه م که شخص اقدام به معامله نمود استعمال حقیقاست، اما زمان

اینکه ابتدا مجازی و سپس حقیق باشد بسیار بعید بوده و قابل التزام نیست.

مرحوم امام سپس مفرماید: در این قبیل موارد یعن «تاجر» و «خیاط» حرفه و صنعت به ذهن تبادر مکند پس استعمال آن
در موردی که تلبس وجود ندارد، مجازی است در نتیجه مشخص مشود میان عنوان حرفه و معنای حقیق از ی طرف و مبدأ

از سوی دیر تناسب وجود دارد اما نه به بیان که مرحوم عراق ‐کالعدم بودن فاصلههای زمان‐ یا مرحوم حائری ‐تسامح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عرف‐ فرمودند.

به نظر مرسد هر چند مرحوم امام دیدگاه مرحوم عراق و مرحوم حائری را از ی سو و اینکه این عناوین ابتدا که تلبس
وجود ندارد مجازی باشد و در ادامه حقیقت باشد را از سوی دیر نپذیرفت، اما از تعبیر لحاظ مناسبت بین عنوان حرفه و

معنای حقیق که در کلام ایشان ذکر شدهاست متوان مجاز بودن را برداشت نمود؛ حال آنکه از نظر عرف اطلاق عنوان تاجر
به شخص که شغل وی تجارت است، حقیق بوده و به هیچ وجه تاجر تنها به شخص که بالفعل در حال تجارت باشد اطلاق

نمشود. مر اینکه شخص مذکور شغل تجارت کنار بذارد و به حرفهای دیر مشغول شود.

به بیان دیر از ظاهر کلام ایشان استفاده مشود شخص که شغل وی تجارت است مستعمل فیه و مقصود از تاجر معنای
حقیق آن مباشد، در حالکه از تعبیر لحاظ مناسبت، مجازیت استفاده مشود.

ان، زمان و آلت مانند عناوین «تاجر» و «خیاط» هستند؛ به این بیان که این اسامم فرماید: اساممرحوم امام در ادامه م
فقط برای بیان زمان یا مان نیستند بله بالفعل نیز اشغال و احاطه مان و زمان نیز در آنها مطرح است؛ به عنوان نمونه لفظ

مسجد تنها شامل موردی که بالفعل تلبس به عبادت و سجده یا لفظ مفتاح تنها شامل موردی که بالفعل با آن قفل باز شود
باشد، هر چند به هیچ وجه تلبس فعلبرای سجده و عبادت و مفتاح وسیلهای برای باز کردن قفل م ه مسجد محلنیست. بل

نداشته باشند؛ پس در این قبیل موارد نیز تلبس فعل معیار و ملاک نیست.

مرحوم امام تعبیر دیری در این موارد نیز دارند که مطلب جدیدی است. ایشان مفرماید: متوان گفت اسم مان، زمان و آلت
وصفیت خود را از دادهاند به این معنا که اگر لفظ مسجد یا مفتاح به کار مرود عنوان وصفیت در ذهن حاضر نمشود بله

اینها از قبیل اعلام و اسم جنس هستند؛ در نتیجه بحث از وجود ذات یا مبدأ در مورد آنها مطرح نخواهد شد، بله تنها به ذات
این مان مسجد گفته شده و از جنبه وصف آن اعراض مشود.

به بیان دیر لازمه مدعای مذکور این است که این قبیل موارد از جنبه وصف به جنبه علَم یا اسم منتقل شدهاند پس اگر در
ان حقیقشود که آیا استعمال مسجد در مورد این ممسجدی چندین سال عبادت انجام نشد، به هیچ وجه این بحث مطرح نم

یا مجازی است؟! یا مسئله استعمال در خصوص متلبس و یا اعم از متلبس و منقضا مطرح شود چون این بحث در جای است
که عنوان وصف همچنان موجود باشد.

مثال دیر اینکه اگر اسم شخص را «ضارب» یا «مفتاح» گذاشتند جنبه وصف در مورد این شخص مورد نظر نیست، بله
آن توجه مدنظر بوده و به جنبه وصف باشد. یا در مورد مدرسه فیضیه، برای عنوان مدرس جنبه اسممراد م جنبه اسم

نمشود.[1]

همچنین در مورد اسام خداوند متعال مانند «رحمن» و «رحیم» نیز این مسئله مطرح است مشروط به اینکه جنبه وصف آن
که مربوط به خدای تبارک و تعال است مدنظر نباشد. اما اگر جنبه اسم و علَم دارد مانع ندارد این عناوین را به عنوان اسم

برای اشخاص قرار بدهند. البته در «اله» که اسم خاص خدای تبارک و تعال این مسئله جریان ندارد.

مرحوم امام در انتها مفرماید: در مورد این عناوین حت متوان گفت مقصود مقوله «أین»، مان حقیق و وجود اضافه بین
ی ش و محل که از آن در علم فلسفه بحث مشود نیست، بله مسجد مان است که برای عبادت در نظر گرفته مشود هر

چند حت ی مرتبه نیز در آن عبادت انجام نشود. مقصود از مفتاح نیز آلت حقیق و چیزی است که برای باز نمودن درست
شده باشد است نه این‌که فعلیت باز نمودن در آن مقصود باشد؛ در نتیجه اشالات موجود در بحث طبق مدعای مذکور وارد



نیستند.

ایشان در ادامه مفرماید: این مطلب در اسم مان عمومیت دارد اما در مورد تمام اسماء آلت نمتوان چنین حم صادر
نمود و در نتیجه به نظر ایشان مسئله محل اشال است.

به نظر ما ادعای ایشان کاملا منطبق بر عرف و بسیار دقیق است؛ به عنوان نمونه در نزد عرف به محل انباشت غلات صرف
نظر از وجود یا عدم وجود غلات، انبار گفته مشود نه اینکه باید در آن گندم وجود داشته باشد تا صدق عنوان انبار بر آن

محقق شود.

خلاصه اینکه در کلام مرحوم امام صرف نظر از اشال ایشان به مرحوم اصفهان، مرحوم عراق و مرحوم حائری دو مطلب
بسیار مهم وجود دارد: 1- در این قبیل موارد انقلاب وصفیت به اسمیت محقق مشود. 2- مقصود از تلبس تحقق عنوان

فلسف این اسماء نیست.[2]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

فرمود: در اردبیل یبه گردن ما حق دارد، ایشان م که خیل ه پایان[1]. خدا رحمت کند استاد بزرگوار ما مرحوم آیت ال
روزی عدهای گفتند ما اسم پیامبران را روی بچههایمان گذاشتیم. اسم ائمه را گذاشتیم. بیائیم اسم ملائه را هم بذاریم. گفت

اسم ی را گذاشتند جبرائیل. اسم ی را گذاشتند میائیل و دیری اسرافیل. بعد گفتند آنچه بیشتر از همه با آن سر و کار داریم
عزرائیل است اسم ی بچهای را عزرائیل گذاشتند. در خانه را که مزد م پرسیدند کیست؟ مگفت عزرائیل. الآن وقت عزرائیل

و اسرافیل را اسم بچه گذاشتند این به عنوان اسم است و جنبه ملائه بودن در آن دخالت ندارد.
به، و اخرى‏ ف الوجه المختص قدس سره فيما يرتبط بالمقام: فلنا كلام معه؛ تارة ف ا ما أفاده المحقّق الأصفهان[2]. «أقول: أم

الوجه الذي اشترك معه العلمان: أما فيما اختص به فنقول: لازم ما أفاده هو أنّه لا تون للمشتقّات المذكورة مع قطع النظر عن
الجري و الحمل‐ أي بمفاهيمها التصورية‐ هذه المعان المتعارفة، مع أنّ الضرورة قاضية بأنّه يفهم منها تلك المعان مع عدم
الجري و الحمل أيضاً؛ ضرورة أنّ من تصور المسجد بمفهومه التصوري ينتقل ذهنه إل المان المتهي للسجدة. و أما الوجه

الذي اشترك معه قدس سره العلمان‐ مع اختلاف عبائرهم‐ فهو: أنّ لازم قوله: «اتّخاذ تلك المبادئ حرفة كأنّه ملازم للمبدإ
دائماً»، و قول المحقّق العراق:  «لا يرى العرف تخلّل الفترات بين تلك الأعمال موجباً لانقطاعها»، و قول شيخنا العّمة: «تنزيل

الشخص منزلة المتّصف بالمبدإ دائماً؛ لاشتغاله به غالباً»، هو أنّ إطلاق التاجر و الحائك عل من لم يتلبس فعً بالمبدإ؛ بمعن‏
كونه الآن مشغو بالتجارة و الحياكة، مع أنّ المتبادر من إطلاق التاجر و الحائك عل شخص هو كون التجارة و الحياكة شغً له،
لا أنّه مشغول بهما فعً، كما لا يخف. فتحصل: أنّ ما أفادوه ف وجه ذلك غير وجيه. و الذي يمن أن يقال: إنّ بعض المشتقّات‐
و هو الثير منها‐ قد الغ عنها معن الوصفية و صارت بمنزلة أسماء الجوامد و أسماء أجناس كالمنارة و المسجد و المحراب

و نحوها؛ فإنّه لا ينقدح ف الذهن بسماع تلك الألفاظ موضع النور من المنارة، و محل السجدة من المسجد، و مان الحرب من
المحراب، بل المتبادر منها عند العرف ذوات تلك الحقائق، و لا ينسبق المبادئ إل الذهن أصً. بل المفتاح أيضاً كذلك؛ لأنّه لا

يفهم منه إ الش‏ء المخصوص. و أما المشتقّات الت لم يلغ عنها معن الوصفية‐ كالتاجر و الصائغ و نحوهما‐ و يتبادر منها
أو تلك المعان ة و الهيئة فن أن يقال: إنّه استعملت مجموع المادالصنعة و الحرفة، فبعد كون الالتزام بتعدّد الوضع بعيداً يم

عل نّه لا يتمالدورة السابقة، و ل صارت حقيقة فيها. هذا ما ذهبنا إليه ف ّمثل المجاز المشهور‐ حت ‐بنحو المجاز بمناسبة
طريقتنا ف باب المجاز؛ لأنّه قلنا: إنّه لم يستعمل اللفظ ف المجاز ف غير ما وضع له، بل استعمل فيما وضع له، من دون تأول و

عاء فون الادغير ما نحن فيه ي يك بين أقسام المجاز بأن يقال: إنّه فل التفالتطبيق. و يش عاء إنّما هو فعاء، و الاداد
التطبيق، و أما ف ما نحن فيه فاستعملت ف غير ما وضع له. بل الأمر ف جميع المجازات واحد، و جميعها ترتضع من ثدي



واحد، و عل وزان فارد. و الذي ينبغ أن يقال عل طريقتنا: هو أنّه كثر تطبيق معانيها المستعملة فيها عل تلك المعان المجازية؛
حتّ صارت بواسطة كثرة الاستعمال مصاديق حقيقية لها. و بالجملة: لم يستعمل اللفظ ف الحرفة أو الصنعة مجازاً، بل استعمل

ف معناه الموضوع له، لنّه انطبق المعن الموضوع له عليها مجازاً. و ترر ذلك الانطباق حتّ صارت مصداقاً حقيقياً له، من
دون تأول و تجوز، فتدبر.» جواهر الأصول، ج‏2، ص: 66 و 67.

«و فيه: أنّ تلك المشتقّات مع قطع النّظر عن الجري و الحمل تفيد معان غير معان المشتقّات المتعارفة، فالمساجد بمفهومه
التصوري يدل عل المان التهيئ للعبادة، و كذا المفتاح، و لفظ التاجر و الحائك بمفهومهما التصوري يدلان عل الحرفة، و إنار

ذلك مابرة، فدلالة هذه عل تلك المعان غير مرتبطة بالجري و الحمل. فلا محيص بعد عدم الالتزام بتعدّد الأوضاع أن يقال: أما
ف مثل التاجر و الخياط‐ مما تدل عل الحرفة و الصنعة‐ فإنّها استعملت ف تلك المعان أولا بنحو المجاز فصارت حقيقة إما

باستعمال المواد ف الصنعة و الحرفة، أو استعمال مجموع المادة و الهيئة مجازاً، باعتبار أنّ المشتقّات كأنّها كلمة واحدة مادة و
هيئة كسائر العناوين البسيطة. و هذا‐ أيضا‐ لا يخلو من بعد، و حيث إنّ المتبادر منها الحرفة و الصنعة لوحظت المناسبة بينها

و بين المعن الحقيق، و لم تن العناية المصححة فرض الفترات كالأعدام و رؤية المبدأ الفعل حاصلا، لون ذلك خلاف
المتبادر، فإنّا لا نفهم من التاجر و مثله إلا من كان حرفته كذلك، لا المشتغل بفعل التجارة دائماً كما هو واضح. و مما ذكرنا

يتّضح الحال ف أسماء المان و الآلات، مع إمان أن يقال: إنّ ف مثل المسجد و المنبر و المحراب و أمثالها، انقلبت الوصفية
إل الاسمية، فأنّها أسماء أجناس لا يفهم العرف منها إلا ذات تلك الحقائق، و لا ينسبق إل الذهن المبادئ رأساً، و كذا ف أسماء
الآلات. بل يمن أن يقال: إنّ المفهوم العرف من مان السجدة و آلة الفتح ليس إلا ما يعدّ لهما، لا المان الحقيق الّذي اختلفت
فيه آراء الحماء و المتلمين، و لا الآلة الفعلية للفتح، فحينئذ يمن أن يلتزم بأنّ هيئة اسم الآلة وضعت لها، و تون ه ف نظر
العرف بمعن ما يعدّ لذا، و هيئة اسم المان لمان الحدث، و المان لدى العرف ما يعدّ لتحقّق الش‏ء فيه، لنّه لا يطّرد ذلك
بالنسبة إل الثان، و إن لا يبعد بالنسبة إل الأول. و بعد فالمسألة لا تخلو من الإشال.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1،

ص: 209 و 210.


