
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/ خیارات
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و منه يظهر وجه الاستدلال عل اللزوم بإطلاق حلّية أكل المال بالتجارة عن تراضٍ، فإنّه يدل عل أنّ التجارة سبب لحلّية
التصرف بقولٍ مطلق حتّ بعد فسخ أحدهما من دون رضا الآخر.»

*مْناضٍ متَر نةً عارجونَ تَنْ تا لادليل سوم: آيه *ا

بحث در ادلهاي بود که مرحوم شيخ(ره) بر اصالت اللزوم اقامه کردهاند، که تا به حال دو دليل را که دو آيه شريفه از آيات قرآن
بود متعرض شدند.

دليل سوم بر اصالة اللزوم اين استثناي در اين آيه شريفه است که *لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ
.*مْناضٍ متَر نةً عارجونَ تَنْ تا لاا* که محل استدلال خصوص استثناء به بعد هست، يعن ،*مْنم

آيه شريفه مفرمايد: سبب حليت مال عبارت است از تجارت که از روي تراض باشد، يعن تنها چيزي که سبب براي حليت
دارد، عبارت از تجارت است.

بعد مرحوم شيخ(ره) فرموده: اين سببيت، سببيت مطلقه است، يعن تجارت سبب لحلية التصرف مطلقا، ولو اينه بعد از
معامله، آن مال اول بدون رضايت ديري معامله را فسخ کند، يعن اگر تجارت و معاملهاي واقع شد و مال مل مشتري و

ثمن مل بايع شد، ي حليت تصرف براي اين بايع و مشتري، به سبب اين تجارت مآيد.

مشتري متواند در اين مال و بايع هم در ثمن تصرف کند و اين حليت ي حليت مطلقه است، يعن ولو اينه بعد از اين
تجارت، بايع بويد: «فسخت»، ش مکنيم که با گفتن: «فسخت» آيا مشتري حق تصرف در مال را دارد يا نه؟ اطلاق اين

ش ما را از بين مبرد.

آيه مفرمايد: تجارت ي سببيت مطلقه براي حليت تصرف دارد، در نتيجه اگر بايع گفت: «فسخت» باز اين سببيت به قوت
خودش باق است و مشتري متواند در آن مال که از بايع خريده تصرف کند، که نتيجهاش اين است که «فسخت» ي قول

لغو و بلاأثر و باطل مشود و لذا نتيجه مگيريم که اين معامله، معاملهي لازم است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


اشال به دو آيه اخير

در اينجا مرحوم شيخ(ره) عبارت دارند که اولا نسخ ماسب در اين مسئله و در اين قسمت از عبارت مختلف است و ثانياً
محشين در بيان مقصود شيخ(ره) راههاي متعددي را، ‐شايد حدود 4 يا 5 راه‐ بيان کردند، که إجمالش را عرض مکنيم.

تا اينجا مرحوم شيخ(ره) براي اصالة اللزوم به سه آيه از آيات شريفهي قرآن استدلال کردند؛ ي آيهي *اوفُوا بِالْعقُودِ*، دوم
*احل اله الْبيع* و سوم *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم*. به اين قسمت بحث که رسيده فرمودهاند: ي اشال نسبت به اين

دو ايه اخير وجود دارد، که اين اشال نسبت به خصوص استدلال به اين دو آيه است، اما به استدلال به آيه شريفه *اوفُوا
بِالْعقُودِ* وارد نمشود.

گويد: «فسخت»، شواقع شد، حال بايع م ال اين است که شيخ(ره) فرموده: بعد از آن که بيع و تجارتخلاصهي اش
مکنيم که آيا اين «فسخت» رافع آن حليت که در اثر بيع و تجارت ابتداء به وجود آمده بود هست يا نه؟ شيخ(ره) فرموده: در

اينجا «لاينفع الإطلاق»، نمتوانيم از راه اطلاق ش خودمان را برطرف کنيم، بله براي بر طرف کردن ش، بايد به
استصحاب پناه ببريم، اما دليلش را بيان نردهاند.

آنچه در عبارت ايشان وجود دارد، فقط همين مقدار است که اولا اشال نسبت به استدلال به دو آيه اخير است، که نسبت به آيه
اول وارد نمشود و ثانيا اشال هم اين است که وقت ش داريم در اينه آيا «فسخت» رافع آن حليت هست يا نه؟ براي

برطرف کردن اين ش فرمودهاند: «لاينفع الإطلاق».

ايشان نفرموده: إطلاق نداريم، بله فرموده: إطلاق به درد نمخورد و بايد براي برطرف کردن ش به استصحاب پناه ببريم
يعن بوييم: قبل از «فسخت» بايع، براي مشتري حليت تصرف در اين مال بود، بعد از «فسخت» ش مکنيم که حليت از بين

رفته يا نه؟ که بايد بقاء آن حليت سابقه را استصحاب کنيم.

ال به دو آيه اخير و عدم ورود آن آيه اولعلت ورود اين اش

مرحوم شيخ(ره) نفرموده که: چرا اين اشال به دو آيه اخير اختصاص دارد؟ و چرا اين اشال به آيه اول وارد نيست؟

خوب دقت کنيد اگر بخواهيم واقعاً بنيهي فقه پيدا کنيم، بايد مسائل دقيقه مقداري تأمل کنيم و حوصله به خرج دهيم، و الا
صرف اينه بخواهيم عبارت را ترجمه کنيم و رد شويم، چيزي نصيب انسان نمشود، بايد بنيه علم پيدا کنيم و واقعاً مطالب

برايمان حضم شود.

در اينجا محشين مختلف بيان کردهاند، بعض گفتهاند: مقصود شيخ(ره) از اين اشال ي مطلب است، اما اين مطلب
اختصاص به دو آيه اخير ندارد و همان طور که اين اشال در دو آيه اخير جاري است در *اوفُوا بِالْعقُودِ* هم جاري است.

تعليل مرحوم سيد، شهيدي و ايروان(قدس سرهم)

لاو *ا *عيالْب هال لح(قدس سرهم) در حاشيه اين طور مطرح کردهاند که در اين *امرحوم سيد، مرحوم شهيدي و مرحوم ايروان
انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم* موضوع حليت بيع و تجارت است، بعد از آن که بايع مگويد: «فسخت» نمدانيم که آيا

موضوع باق است يا نه؟ يعن وقت که بايع گفت: «فسخت» نمدانيم که آيا بيع در کار هست يا نه؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


ظاهرش هم همين است که مثلا الآن بيع واقع شد و بعد أحدهما گفتند: «فسخت»، حال اگر «فسخت» اثر خودش را گذاشته
باشد، دير بيع در کار نيست و موضوع به نام تجارت نداريم، لذا با گفتن: «فسخت» دير نمدانيم که آيا بيع در کار هست

يا نه؟

وقت که موضوع مردد شد، دير إطلاق معنا ندارد. إطلاق حليت زمان است که بيع و تجارت در کار باشد و لذا «لاينفع
وييم: قبل از گفتن: «فسخت» حليت تصرف براي مشتري بود و بعد از آن شالإطلاق»، پس بايد استصحاب کرده و ب

مکنيم که آيا اين حليت از بين رفت يا نه؟ بقاء حليت را استصحاب مکنيم.

بعد اين سه بزرگوار فرمودهاند: اين بيان و اشال در آيه اول هم وجود دارد، موضوع در آيه اول عقد است، *اوفُوا بِالْعقُودِ*،
وفاي به عقد واجب است، حال بعد از گفتن: «فسخت» نمدانيم آيا عقدي باق مانده يا نه؟ استصحاب کرده مگوييم: قبل از

«فسخت» وفاي به عقد واجب بود، و حال هم وجوب وفاء را استصحاب مکنيم.

لذا گفتهاند: جناب شيخ(ره) چرا فرمودهايد که: اين اشال اختصاص به دو آيه اخير دارد؟ اين اشال همان طور که به دو آيه
اخير وارد است به آيه اول هم اين وارد است.

تعليل صاحب کتاب غاية المقال

بيان دوم در مراد شيخ(ره) اين است که بعض مثل صاحب کتاب غاية المقال فرمودهاند: بين آيه اول و دو آيه اخير فرق وجود
دارد، در آيه اول دو خصوصيت مبينيم، که در آن دو آيه دير نيست؛

ي خصوصيت آن وجوب است که صيغهي امر در *اوفُوا* دارد و متعلق آن يعن صيغهي امر وفا است، که مگويد: وفا
واجب است.

خصوصيت دوم اين است که در آيه اول عموم داريم که *الْعقُودِ* جمع محلاي به الف و لام است و افادهي عموم مکند.

در آيهي *اوفُوا بِالْعقُودِ* خداوند متعال در مقام بيان ي ضابطه است و وفاي به هر عقدي واجب است، که در آن اولا امر
داريم، ثانيا کلمهي وفا داريم، که وفا يعن عقد را باق بذار و إبقاء کن و حق نداري که عقد را از هم بپاش و به هم بزن و

خصوصيت دوم هم که اين *الْعقُودِ* جمع محلاي به الف و لام است.

اما در دو آيت اخير تنها چيزي که مفهميم اين است که *احل اله الْبيع*، در مقام بيان ي ضابطه نيست، بله در مقام بيان
ي حليت تصرف ف الجمله است، يعن خداوند مخواهد بفرمايد که: ف الجمله رباء حرام است و بيع حلال است، اما اينه

اين بيع حلال و حليت تصرف مآورد، مطلق هم باشد، يعن حت بعد فسخ أحدهما باز بوييم: حليت وجود دارد، اين را آيه
دلالت ندارد، بله آيه شريفه فقط در مقام بيان حليت تصرف ف الجمله است.

آيهي *الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم* در مقام بيان اين است که تجارت ي سببيت ف الجمله براي حليت دارد، پس نسبت
به بعد از «فسخت» دير آيهدلالت ندارد و بايد به استصحاب پناه برده و بوييم: قبل از «فسخت» ي حليت ف الجملهاي بود و

بعد از «فسخت» ش مکنيم که آيا اين حليت موجود است يا نه؟ استصحاب مکنيم.

 اين هم بيان دوم که در مورد اين عبارت مرحوم شيخ شده، حال ي دو بيان دير هست، که دقيقترين و صحيحترين بيان را

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


مرحوم شيخ محمد حسين اصفهان(اعل اله مقامه الشريف) معروف به محقق کمپان بيان فرموده، که انشاءاله در تطبيق
عرض مکنيم.

*لاطبِالْب مَنيب مَالوملُوا اكتَا دليل چهارم: آيه *لا

دليل چهارم بر اصالت اللزوم اين آيه شريفه *لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل* است منته بخش مستثن منه آيه، در دليل سوم
شاهد ما از استثناء به بعد بود و در دليل چهارم مستثن منه آن است.

آيه شريفه مفرمايد که: أموالتان را به باطل نخوريد. استدلال به اين آيه بر اصالت اللزوم متوقف بر سه مطلب است؛

مطلب اول اينه مراد از أکل تصرف است، *لا تَاكلُوا* يعن تصرف ننيد، مراد از أکل خوردن معمول نيست.

مطلب دوم اينه مراد از باطل در آيه شريفه، باطل عرف است و باطل عرف يعن هر چيزي که عرف بويد: ناحق و باطل
است، يعن عرف بويد که: اين باطل است.

مطلب سوم اين است که اگر معاملهاي واقع شد و بعد از معامله بايع بخواهد با گفتن: «فسخت» جنسش را از مشتري بيرد و
در آن تصرف کند، عرف اين تصرف را باطل مداند و مگويد که: به ناحق است و حق ندارد در اين مال که فروخته تصرف

کند.

پس با اين سه مقدمه مرسيم به لزوم و وقت که «فسخت» از نظر عرف باطل است، آيه *لا تَاكلُوا* مگويد: اين را کنار بينداز،
يعن اين به درد نمخورد و معامله لازم است.

اشال تمس به عام در شبههي مصداقيهي مخصص

مواردي در شريعت داريم که با اينه عرف آن موارد را باطل مداند، اما شارع اجازه داده، که مرحوم شيخ(ره) سه مورد را
مثال مزند؛

ي أکل ماره است، که اگر کس از کنار باغ يا زمين عبور مکند، حال با آن شرايط که در جاي خودش بيان کردند، حق
دارد که مقداري از اين ميوه را به عنوان حق الماره بخورد، در حال که عرف مگويد اين تصرف باطل است، اما شارع اجازه

داده است.

دوم حق شفعه است، که دو نفر که با هم شري هستند، اگر أحد الشريين سهمش را به ي شخص ثالث فروخت، در اينجا
شارع فرموده: شري دير متواند آن معامله را فسخ کند، در حال که اگر به عرف مراجعه کنيم عرف مگويد که اين باطل

است.

سوم همين حق خيار است، که انسان بتواند معامله را با حق خياري که دارد، مثل خيار مجلس، خيار عيب به هم بزند.

آن وقت مستشل مگويد: پس ي آيه داريم که *لا تَاكلُوا اموالَم بينَم بِالْباطل*، از طرف هم مواردي داريم که عرفاً باطل
است، اما شارع آمده آن موارد را اجازه داده است، پس ي عام داريم و ي مخصصات که مواردي را شارع آمده اجازه داده

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


است.

الآن بعد از اين معاملهاي که واقع شده، اگر بايع بخواهد با «فسخت» در جنس که به مشتري فروخته تصرف کند، ش مکنيم
که آيا اين از موارد ترخيص شارع هست يا نه؟ براي اينه شايد شارع اين «فسخت» را هم مثل حق ماره اجازه داده باشد، لذا
تمس *لاطبِالْب مَنيب مَالوملُوا اكتَا کنيم که اين از موارد ترخيص شارع است يا نه؟ اگر در اين صورت به عموم *لام ش

کنيم، اين تمس به عام در شبههي مصداقيهي مخصص مشود.

شما ي «أکرم العلماء» داريد و ي «لاترم الفساق»، حال نمدانيد که آيا اين زيد فاسق است يا نه؟ اگر بخواهيد در اين مورد
به عام تمس کنيد، تمس به عام در شبههي مصداقيهي خاص مشود و اين صحيح نيست.

نقد و بررس اين اشال

مرحوم شيخ(ره) فرموده: راه را اشتباه رفتيد، اصلا در اينجا مسئلهي تخصيص در کار نيست، ي مواردي، مثل حق ماره و
حق شفعه داريم، که شارع اجازه داده، اما اين مواردي را که شارع اجازه داده، عنوان مخصص و تخصيص را ندارد، بله اين

موارد تخصصاً از عنوان باطل خارج است.

وقت شارع مگويد: ماره حق دارد، اين کاشف از اين است که واقعاً اين باطل نيست و عرف هم اگر تا به حال مگفته: باطل
است، اشتباه مکرده است، چون منشأش را نمدانسته و وقت که مال اصل که خداوند تبارک و تعال است مگويد که: به

تو اجازه مدهم که به عنوان ماره استفاده کن، اين عنوان تخصص را دارد نه عنوان تخصيص.

بنابراين شيخ(ره) فرموده: شما راه را اشتباه رفتيد، اگر عنوان مخصص را داشت و تخصيص مشد، تمس به عام در شبههي
مصداقيه بود، اما چنين عنوان را ندارد و اينجا مسئلهي تخصص است و اصلا دير ربط به تمس عام در شبههي مصداقيه

ندارد.

تطبيق عبارت

«و منه يظهر وجه الاستدلال عل اللزوم بإطلاق حلّية أكل المال بالتجارة عن تراضٍ»، دليل سوم استدلال بر لزوم، از همان
استدلال قبل روشن مشود، که بوييم: آيه مفرمايد: سبب حليت أکل مال مردم تجارة است و آيه مفرمايد: تجارة سببيت

مطلقه دارد، «فإنّه»، يعن اين قول خداوند متعال، «يدل عل أنّ التجارة سبب لحلّية التصرف بقولٍ مطلق حتّ بعد فسخ أحدهما
من دون رضا الآخر.»، دلالت مکند که تجارت سبب مطلق براي حليت تصرف است، يعن حت اگر بايع بدون رضايت ديري

فسخ کرد.

اين قيد «من دون رضا الآخر» را مرر توضيح داديم که اين يعن در جاي که أحدهما با رضايت ديري فسخ کند، از محل بحث
خارج است، بله محل بحث جاي است که مشتري راض نيست و بايع مگويد: «فسخت»، که مگوييم: آن حليت مطلقه

مگويد: حت بعد از «فسخت» باز هم مشتري متواند در اين مال تصرف کند.

«فدلالة الآيات الثلاث عل أصالة اللزوم عل نهج واحد»، دلالت اين آيات سه گانه، يعن *اوفُوا بِالْعقُودِ* و *احل اله الْبيع* و
*الا انْ تَونَ تجارةً عن تَراضٍ منْم*، بر لزوم به ي نهج واحد است، يعن در هر سه آيه، اول حم تليف استفاده کرديم و بعد

از حم تليف حم وضع استفاده کرديم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


«لن يمن أن يقال: إنّه إذا كان المفروض الشكّ ف تأثير الفسخ ف رفع الآثار الثابتة بإطلاق الآيتين الأخيرتين لم يمن التمسك
ف رفعه إ بالاستصحاب، و لا ينفع الإطلاق»، اين همان عبارت است که عرض کرديم، هم نسخ ماسب در اينجا مختلف است

و هم بزرگان در بيان مقصود شيخ(ره) راههاي متعددي را ط کردهاند، مفروض اين است که ش داريم که آيا فسخ در رفع آثار
ثابتهي به إطلاق دو آيه اخير موثر است يا نه؟ ش مکنيم که آيا فسخ رافع حليت هست يا نه؟ در رفع اين ش تنها تمس به

استصحاب مفيد است و اطلاق نافع نيست.

حال آن عبارت که در نسخه اصل ماسب وجود دارد اين است که «لن الإنصاف أنّ ف دلالة الآيتين بأنفسهما عل اللزوم
نظراً»، إنصاف اين است که در دلالت اين دو آيه بأنفسهما، يعن خود اين دو آيه با قطع نظر از پناه بردن به استصحاب، نظر و

اشال است.

پس شيخ(ره) با توجه به آن نسخهي اصل ماسب خواسته بويد: اين دو آيه را مخواهيم، اما بايد کنار اين دو آيه استصحاب
را هم ضميمه کنيم و اين دو به تنهاي دلالت بر لزوم ندارند.

حال آن بيان مرحوم سيد و ايروان(قدس سرهما) و ديران را که دو بيان از خارج عرض کرديم، بيان سوم هم مرحوم
اصفهان(ره) در حاشيه دارد و بيان چهارم هم مرحوم نائين(ره) در حاشيه دارد که اگر بخواهيم همهي اينها را با دقتهاي که

کردهاند بيان کنيم، به طول مانجامد، اما فقط ي نته اشاره کنيم که بيان مرحوم اصفهان(ره) توضيح مفصل لازم دارد و
خودتان مراجعه کنيد.

نتهاي در فرق بين دو آيه اخير با آيه *اوفُوا بِالْعقُودِ*

فقط ي نتهاي که مقداري اين دو آيه را از آيه اول جدا مکند، اين است که در اين دو آيه خواستيم به إطلاق تمس کنيم، اما
در آيه اول به عموم *اوفُوا بِالْعقُودِ* تمس کرديم.

در باب إطلاق قاعدهاي هست، که مگويند: إطلاق نسبت به قيودي اثر دارد، که وجوداً و عدماً بتواند نسبت به آن قيود مقيد
شوند، اما قيودي که بعض از آن قيود، مثلا عدمشان در اطلاق مؤثر است، إطلاق نسبت به آن اثري ندارد.

به عبارت دير مگويند: إطلاق نسبت به حالات موضوع معنا دارد، اما نسبت به حالات حم معنا ندارد، مثلا اگر گفتيم که:
آب مطلقا حلال است، اينه مگوييم: مطلقا حلال است، يعن چه آب در قم و چه آب غير از قم، چه آب با اين خصوصيت و
چه با آن خصوصيت، إطلاق دارد، اما اين آب نسبت به خود حم، يعن حليت اطلاق ندارد، يعن نمتوانيم بوييم: آب حلال

است، چه محرم برايش بيايد و چه نيايد.

مثلا اگر نذر کرديد که آب نخوريد، ي روز خوردن آب براي شما حرام است، نمتوانيد بوييد که: «الماء حلال» إطلاق دارد،
يعن چه بعداًمحرم بيايد و چه نيايد.

در اينجا هم همين طور است و شيخ(ره) که گفته: إطلاق اين دو آيه اشال دارد، براي آن است که ما از آيه حليت تصرف را
مفهميم و نمتوانيم بوييم که: اين حليت مطلق است چه بعداً رافع حليت بيايد و چه نيايد، اين مثل همان است که بوييم: آب

حلال است، چه بعداً محرم بيايد و چه نيايد.

بله *احل اله الْبيع* إطلاق دارد که عرب باشد يا فارس، بچه بيع را انجام دهد يا بالغ، اما معنا ندارد که بوييم: *الْبيع* إطلاق

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


دارد و سبب براي حليت است، چه بعداً رافع حليت بيايد و چه نيايد و فسخ هم رافع حليت است و اگر فسخ اثر کند، حليت را از
بين مبرد، پس نمتوانيم به اطلاق تمس کنيم و بايد به استصحاب پناه ببريم.

ادامه تطبيق عبارت

دليل چهارم «و منها: قوله تعال *و لا تَاكلُوا امۈالَم بينَم بِالْباطل* دل عل حرمة الأكل بل وجه يسم باطً عرفاً»، اين آيه بر
از اسباب حرمت أکل به هر چيزي که عرفاً باطل باشد دلالت دارد، آن وقت اين مقدمه را هم بايد ضميمه کنيم که فسخ ي

است، که اگر انسان بعد از معامله‌اي بخواهد فسخ کند و با فسخ بخواهد در آن جنس که به مشتري فروخته تصرف کند، عرف
مگويد که: اين سبب، سبب باطل است.

«و موارد ترخيص الشارع ليس من الباطل»، اين موارد جواب از آن اشال مقدر است، که تمس به اين آيه بر اصالة اللزوم،
تمس به عام در شبههي مصداقيه مخصص است، که و شيخ(ره) جواب داده و فرموده: اصلا در اينجا تخصيص در کار

نيست و اين مواردي که شارع اجازه داده، اصلا باطل نيست تا شارع بخواهد بويد: اجازه مدهم، که تخصيص و مخصص
شود، بله اصلا موضوعاً خارج و تخصص است.

«فإنّ أكل المارة من ثمر الأشجار الت يمر بها باطل لولا إذن الشارع الاشف عن عدم بطلانه»، اين اکل از اشجاري که از آن
عبور مکند و از کنارش مگذرد، اين أکل به باطل بود، اگر شارع اجازه نمداد، اما اگر شارع اجازه داد، اين اجازهاش کاشف

از اين است که واقعاً باطل نيست.

«و كذلك الأخذ بالشفعة و الخيار»، که اينها را هم از خارج توضيح داديم.

«فإنّ رخصة الشارع ف الأخذ بهما يشف عن ثبوت حق لذوي الخيار و الشفعة»، اينه شارع اجازه مدهد که به خيار و شفعه
اخذ کنيم، اين کاشف از ثبوت ي حق براي ذو الخيار و ذو الشفعه است. «و ما نحن فيه من هذا القبيل»، و ما نحن فيه هم از
همين قبيل است. «فإنّ أخذ مال الغير و تملّه من دون إذن صاحبه باطل عرفاً.»، اينه بايع بخواهد جنس مشتري را بيرد و

تمل کند، بدون إذن صاحب آن مال، اين عرفاً باطل است.

«نعم، لو دل الشارع عل جوازه كما ف العقود الجائزة بالذات أو بالعارض كشف ذلك عن حق للفاسخ متعلّق بالعين.»، بله اگر
شارع از اول اين قانون را مگذاشت که هر معاملهاي که مردم کردند، بعد از صد روز يا ي سال هر کدام گفتند: «فسخت»

اين درست است، کما اينه در عقود جائزه مانند هبه هم اين گونه است. البته عقود جائز هم دو نوع است؛ ي جائز بالذات
داريم، يعن از اصلش جائز است مثل هبه و ي جائز بالعرض داريم، يعن عقودي که خودش به ذاته مقتض لزوم است، اما با

قرار دادن خيار جائز بالعرض مشود، که کاشف از آن است که اگر شارع چنين کاري انجام دهد، فاسخ ي حق دارد.

دليل پنجم: روايت «لا يحل مال امرئٍ مسلم إ عن طيب نفسه»

دليل پنجم اين روايت نبوي است که «لا يحل مال امرئٍ مسلم إ عن طيب نفسه»، که مخواهيم به اين روايت بر اصالة اللزوم
در همهي معاملات استدلال کنيم، به اين بيان که بوييم: اولا اين استثناء در اينجا استثناء متصل است و مستثن منه آن ذکر

نشده است، پس بايد مستثن منه را در تقدير بيريم.

لايحل مال امرئٍ مسلم، چه چيزي حلال نيست؟ بيان نرده است، در واقع مستثن منه آن اين است جميع أنحاء تصرفات و

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


تدلبات حلال نيست، تصرف در مال مرد مسلمان به همهي أنحاء تصرفات حلال نيست، مر آنه از طيب نفسش باشد.

خوب ي از تصرفات اين است که فسخ کرده و جنس را پس بيري، که اين روايت مگويد: اين «فسخت» در صورت به درد
مخورد، که مشتري هم راض باشد و به طيب نفسش باشد.

«و مما ذكرنا يظهر وجه الاستدلال بقوله(صلّ اله عليه و آله و سلم): «لا يحل مال امرئٍ مسلم إ عن طيب نفسه».»، که توضيح
داديم.

دليل ششم: روايت «الناس مسلّطون عل أموالهم»

دليل ششم بر اصالة اللزوم روايت «الناس مسلّطون عل أموالهم» است، که اين دليل مگويد: مردم بر مالشان مسلط هستند
مطلقا، همهي أنحاء تسلط را دارند.

حال وقت بيع واقع شد، مشتري مال مبيع مشود و بايع هم مال ثمن، خوب وقت که مبيع مال مشتري شد، «الناس
مسلّطون عل أموالهم» مگويد: اگر بايع گفت: «فسخت»، مشتري متواند بويد که: جنسم را به تو نمدهم.

«و منها: قوله(صلّ اله عليه و آله و سلم): «الناس مسلّطون عل أموالهم» فإنّ مقتض السلطنة الت أمضاها الشارع: أن لا
يجوز أخذه من يده و تملّه عليه من دون رضاه»، مقتضاي سلطنت اين است که اخذ مال مردم از يد مال و تمل کردن اين

مال بر آخذ، بدون اينه مال راض باشد جايز نيست.

بعد فرمودهاند که: «و لذا استدل المحقّق ف الشرائع عل عدم جواز رجوع المقرض فيما أقرضه: بأنّ فائدة الملك التسلّط. و نحوه
العّمةف بعض كتبه.»، شاهد اين استدلال آن است که مرحوم محقق(ره) در باب قرض فرموده: اگر مقرض قرضش را داد و

مقترض هم قرض را گرفت، بعد از قرض، مقرض دير حق ندارد که آن مال را از مقترض بيرد، براي اينه قرض مليت
مآورد و به قرض اين مال، مال مقترض مشود و مقترض مسلط بر مال است و الناس مسلطون عل أموالهم.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: شيخ(ره) فرموده: سلطنت مطلقه است و وجه استدلال هم در همين است، اگر اين سلطنت، سلطنت ف الجمله و
ابتداي بود، اين فرمايش درست بود، اما سلطنت مطلقه است و مگويد: مردم بر مالشان مطلقا، يعن همهي انواع سلطنت را

دارند، که ي اين است که اگر بايع با «فسخت» مخواست جنس را پس بيرد، اين سلطنت دارد و در مقابلش مايستد.

«و الحاصل: أنّ جواز العقد الراجع إل تسلّط الفاسخ عل تملّك ما انتقل عنه و صار ما لغيره و أخذه منه بغير رضاه منافٍ لهذا
العموم.»، خلاصهي مطلب اين که اگر بخواهد عقد جايز باشد، عقد جايز يعن فاسخ مسلط باشد بر تمل، يعن مال شدن

آنچه که از او منتقل شده، يعن مال که منتقل شده و رفته به مل مشتري و مال غير شده است، يعن اينه فاسخ بر أخذ اين
مال از غير، به غير رضاي او مسلط باشد، اين با عموم و اطلاق سلطنت در اين حديث منافات دارد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


