
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۷ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/ خیارات
جلسه 4 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«و أما بمعن القاعدة فيجري ف البيع و غيره، لأنّ أكثر العمومات الدالّة عل هذا المطلب يعم غير البيع، و قد أشرنا ف مسألة
المعاطاة إليها، و نذكرها هنا تسهيً عل الطالب....»

ادله اصالة اللزوم

مرحوم شيخ(ره) فرمودهاند: چنانچه اصل را به معناي قاعده بيريم و قاعده را هم گفتيم: مستفاد از اين عمومات و اطلاقات
مثل *اوفُوا بِالْعقُودِ* و *احل اله الْبيع* است، نتيجه اين مشود که ي اصالت اللزوم در جميع معاملات پيدا مکنيم.

بعد مرحوم شيخ(ره) فرموده: در بحث معاطات، آنجا که بحث مکرديم که آيا معاطات لازم است يا نه؟ به اين عمومات و
اطلاقات تمس کرديم و بحث از آنها را در آنجا مفصل مطرح کرديم، اما در اينجا هم براي تذکر و هم براي سهولت بر طالبين و

طلاب مجدداً همان مباحث را ذکر مکنيم.

البته نات در اينجا هست که در آن مباحث مرحوم شيخ(ره) به آن اشاره نرده بودند، لذا بحث ما الآن در اين واقع مشود که
ببينيم عمومات و اطلاقات که از آن لزوم و اصالة اللزوم استفاده مکنيم کدامند؟

مرحوم شيخ(ره) مجموعاً هشت دليل که از آن تعبير مکنيم به ادلهي عامه، ادلهاي که اختصاص به بيع ندارد، بر اين معنا اقامه
مکنند.

دليل اول: آيه شريفه *اوفُوا بِالْعقُودِ*

دليل اول آيه شريفه *اوفُوا بِالْعقُودِ* است که مخواهيم از اين آيه استفاده کنيم که در هر عقدي، اگر ش کرديم در اينه لازم
است يا نه؟ اين آيه اصل را به نام اصالة اللزوم ارائه مدهد.

بحث در کيفيت استفادهي اين حم از آيه شريفه است، که براي استفاده بايد مفردات آيه را مورد بحث قرار دهيم.

 آيه دو قسمت دارد؛ ي کلمهي *اوفُوا* که صيغهي امر است، يعن وفا واجب است و اين روشن است و قسمت دوم کلمهي
*بِالْعقُودِ* است، که بايد ببينيم مراد از اين عقود چيست؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


معان عقود

مفسرين براي عقود معان متعدده ذکر کردهاند، شايد در حدود 6 معنا براي کلمهي عقود ذکر کردهاند، که البته بعض از
معاناش قابل تداخل با يدير هم هست.

اما از ميان آن معان شيخ(ره) فرموده: يا عقود به معناي مطلق عهد است کما اينه نسبت به اين معنا روايت در تفسير عل بن
ابراهيم در ذيل همين آيهي شريفه آمده است. در روايت وارد شده که «العقود العهود»، هر عهدي، يعن اعم از آن عهود توينيه

که خداوند در ازل از هر انسان پيمان گرفته، که غير از او را عبادت ننند و به او شرک نورزند و همچنين عهود غير توين، که
اين هم دو دسته است؛ اول عهودي که بين رب و بين مخلوق است، مثل آنچه که انسان نذر مکند، که «له عل أن أفعل کذا» و

همچنين عهودي که بين خود مخلوقين است که با يدير دارند، مثل اين معاملات و پيمانهاي که با يدير دارند.

پس اگر عقود را به معناي عهود معنا کرديم، ي چنين معناي وسيع پيدا مکند، که ي از مصاديقش عهود بين الناس است و
عهود بينالناس همين معاملات رايج است که بين مردم وجود دارد.

معناي دوم اين است که کاري به اين روايت نداشته باشيم و بوييم: عقد به همان معناي لغوي و عرفاش است. عرف به
موردي که در آن ي ايجاب و قبول است عقد مگويد و در لغت هم آن عهد مشدد را عقد مگويد و عهد مشدد يعن عهد

چيزي که دو طرف دارد، ي ي عقدي واقع شد، يعن گويند يکه در عرف م و عهدي که ايجاب و قبول دارد. وقت طرفين
طرف عنوان موجب و طرف دير عنوان قابل را دارد.

پس يا عقود در آيه شريفه به معناي مطلق العهود است و يا به معناي همين عقد لغوي و عرف است.

شيوه استدلال به آيه شريفه

حال که معناي عقد روشن شد، گفتيم که أوفوا صيغهي امر است و مفرمايد: وفا به هر عقدي واجب است و عقود هم جمع
محلاي به الف و لام است، حال اين عبارت را تحليل مکنيم، وفا به هر عقدي واجب است، آيا مراد از وفا ي امر قلب است و

.عمل خارج است؟روشن است که مراد از وفا يعن يا مراد عمل خارج

وفا اين نيست که انسان فقط در دلش به ي مطلب معتقد باشد، بله وفا اين است که انسان التزام عمل به ي مطلب داشته
باشد، پس نتيجه مگيريم که عمل واجب است، يعن عمل به هر عقدي واجب است.

باز اين را مقداري باز م‌کنيم، عمل به هر عقد يعن عمل به مدلول لفظ و دلالت لفظيهي هر عقدي، مثلا ي عقدي هست که
دلالت بر مليت منفعت دارد، مدلول لفظاش تملي منفعت است، مثل عقد اجاره، ي عقدي داريم به نام ناح، که مدلول

لفظ آن عبارت از زوجيت است و به دلالت لفظيه دلالت بر زوجيت دارد.

در باب بيع، عقد بيع که عبارت از ملّت و اشتريت است، مدلول لفظيش عبارت از تملي مشود و ملّت به دلالت لفظيه
دلالت بر تملي دارد.

هر عقدي واجب است. مدلول لفظ به مدلول لفظ فرمايد: عمل به مقتضاي هر عقدي، يعنشود که آيه مپس نتيجه اين م
عقد بيع تملي است و آيه مفرمايد: عمل به اين تملي واجب است، يعن اينه بايد آثار تملي را مترتب کنيم.



اگر مثلا اين کتاب را به زيد تملي کردم، واجب است به اين تمليم عمل کنم، يعن آثار مليت را بر زيد مترتب کنم، يعن او
را صاحب اختيار بدانم، يعن دير حق ندارم که در اين کتاب که به زيد تملي کردم، بدون اجازهي او تصرف کنم و تصرف

من در اين چيزي که به زيد تملي کردم، بدون رضايت او حرام مشود، چون اگر بدون رضايتش تصرف کنم، تملي را نقض
کردم.

که وفا به اين تملي شود و نقض مقابل وفا است و وقتکه وفا واجب شد، نقض حرام م اين نقض حرام است، چون وقت
واجب شد، نقض اين تملي حرام مشود.

اينها را خوب دقت کنيد، که تمام اينها با آن ذرهبين اجتهادي است، که شيخ(ره) در اينجا گذاشتند و دارند در دلالت آيهي شريفه
پيش مآيند.

تا اينجا به اين نتيجه رسيديم که وفاي به عقد واجب است، يعن نقض مدلول لفظ عقد حرام است، در اينجا مرحوم شيخ(ره)
ي اطلاق درست کرده فرمودهاند: اين که نقض حرام است اطلاق دارد، يعن نقض اين تملي حرام است اعم از اينه فسخت

هم بوييد يا نوييد، يعن چه بوييد که من اين کتاب را به زيد تملي کردم و حالا مگويم: «فسخت» و در کتاب تصرف
مکنم و چه «فسخت» نوييد و تصرف کنيد، اين تصرف حرام است.

آيه مفرمايد: اين تصرف نقض در مضمون عقد است و گفتيم اين نقض مطلقا حرام است، يعن حت بعد از اينه بخواهيد
فسخ کنيد، يعن ي طرفه بخواهيد فسخ کنيد، چون جاي که دو طرفه فسخ کنند، از محل بحث خارج است.

پس نتيجه اين مشود که اين «فسخت» به درد نمخورد و اثر ندارد، که معنايش اين مشود که اين عقد، ي عقد لازم است و
اين مدعاي ماست، که مخواستيم از آيه شريفه لزوم را استفاده کنيم.

بعد مرحوم شيخ(ره) نتيجهگيري کرده فرمودهاند: ما براي استدلال بر اين مدعا؛ اول ي حم تليف را گفتيم که آيه بر آن دلالت
ليفم تدارد، که به دلالت مطابقيه، بر وجوب الوفاء دلالت دارد، وجوب الوفاء هم ملازم با حرمت نقض است که اين هم ح

است و از راه اين حم تليف، ي حم وضع را انتزاع کرديم، که حم وضع فساد فسخ است. مثلا ي بيع يا اجارهاي واقع
شد، اگر احدهما گفت: «فسخت»، مگوييم: آيه مفرمايد: اين «فسخت» فاسد و لغو است و فساد فسخ همان معناي لزوم عقد

است.

ليفام تبودن اح انتزاع

پس ما براي استفادهي لزوم از حم تليف استفاده کرديم و بعد فرموده: در کتاب رسائل گفتيم که: تمام احام وضعيه مثل
فساد، صحت، شرطيت، بطلان، مانعيت، حجيت و تمام احام وضعيهاي که داريم از ي حم تليف انتزاع مشود.

مبناي مرحوم شيخ(ره) در باب اصول اين است که ما حم وضع استقلال نداريم، يعن شارع ابتداء بفرمايد: «جعلت
الفساد»، «جعلت الحجية»، «جعلت الصحة»، بنا بر مبناي شيخ(ره) جعل استقلال به احام وضعيه تعلق پيدا نمکند، بله

جعل استقلال فقط به أحام تليفيه يعن وجوب، حرمت، اباهه، کراهت و استحباب تعلق مگيرد.



نظريه علامه(ره) در تفسير آيه شريفه

بعد فرمودهاند: با اين بيان ما، فساد دو نظريه در تفسير اين آيه شريفه روشن مشود؛ ي نظريه را مرحوم علامه(ره) در کتاب
مختلف دادهاند، که مرحوم ميرزاي قم(ره) هم در کتاب جامع الشتاب از ايشان تبعيت کرده و آن اين است که مرحوم

علامه(ره) فرموده: *اوفُوا بِالْعقُودِ* معنايش اين است که وفا به مقتضاي عقد واجب است، حال اگر مقتضايش لزوم است، به
لزومش وفا کنيم و اگر مقتضايش غير لزوم است، به همان غير لزوم پايبند باشيد.

مرحوم علامه(ره) فرموده: مقصود خداوند اين است که وفاي به مقتضاي عقد واجب است، شيخ(ره) فرمود: وفاي به مدلول
لفظ عقد واجب است، اما ايشان فرموده: وفاي به مقتضاي عقد واجب است و آن وقت لزوم و غيرلزوم را هم از مقتضيات

عقد قرار داده، مثلا در بيع از خارج مدانيم که إقتضاي لزوم دارد و در هبه از خارجمدانيم که إقتضاي جواز دارد.

نقد و بررس اين نظريه

مرحوم شيخ(ره) فرموده: اين حرف، حرف باطل است و لزوم و جواز مقتضاي عقد نيست، شما وقت مگوييد: «ملّت»،
«وهبت»، کجاي اين «ملّت» إقتضاي لزوم دارد؟ کجاي «وهبت» دلالت بر جواز دارد؟ لزوم و جواز را به عنوان ي شء

خارج از مقتضاي عقد و به عنوان ي حم شرع مدانيم، يعن شارع بر اين عقد حم لزوم يا جواز را آورده است.

بنابراين اگر لزوم و جواز از مقتضيات عقد بود، اين تفسير شما، تفسير خوب بود، در حال که اين چنين نيست.

بطلان دلالت مطابق آيه شريفه بر لزوم

مطلب دوم که شيخ(ره) فرموده: فسادش روشن مشود و أضعف از مطلب اول است، اين است که بعض از فقهاء فرمودهاند:
آيه به دلالت مطابقيه دو حم را مخواهد بويد؛ ي حم تليف که همان وجوب الوفاء است و دوم هم حم وضع که لزوم

باشد.

ايشان گفتهاند که: آيه به دلالت مطابقيه بر دو حم در عرض يدير دلالت دارد؛ ي حم تليف و ي حم وضع، که
مرحوم شيخ(ره) فرموده: با اين راه که در استدلال ط کرديم، براي شما اثبات کرديم که آيه به دلالت مطابقيه فقط دلالت بر

ي حم دارد و آن هم حم تليف وجوب الوفاء است و ما حم وضع را از باطن اين حم تليف انتزاع مکنيم.

لذا آيه دلالت بر دو حم در عرض يدير ندارد.

تطبيق عبارت

«و أما بمعن القاعدة فيجري ف البيع و غيره»، اما اصل به معناي قاعده، اين اصل هم در بيع و هم در غير بيع جاري است،
«لأنّ أكثر العمومات الدالّة عل هذا المطلب يعم غير البيع»، براي اينه اکثر عمومات که دلالت بر لزوم دارد، غير بيع را هم

شامل هستند، «و قد أشرنا ف مسألة المعاطاة إليها، و نذكرها هنا تسهيً عل الطالب»، که در مسئلهي معاطات به اين عمومات
اشاره کرديم و در اينجا هم تسهيلا عل الطالب ذکر مکنيم.

«فمنها: قوله تعال *اوفُوا بِالْعقُودِ* دل عل وجوب الوفاء بل عقد»، ي از اين عمومات اين آيه شريفه است که وجوب را ما از

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


صيغهي امر به دست آورديم که وفاء به هر عقدي واجب است، که عقود جمع محلاي به الف و لام است و عموم دارد.

حال در اين آيه هم بايد عقد را معنا کنيم و هم بايد وجوب وفاء را، که وفاء واجب است، يعن چه؟

شيخ(ره) فرموده: «و المراد بالعقد: مطلق العهد»، هر عهدي يعن اعم از عهود توينيه و عهود غير توينيه، غير توينيه هم اعم
از عهودي که بين خدا و انسان است، مثل نذري که انسان مکند و قسم که انسان مخورد و عهودي که بين الناس است و

خود مردم دارند، که عهود بين الناس شامل اين معاملات رايج است که بين مردم جريان دارد.

حالا به تفاسير مراجعه بفرماييد، در اينجا 6 معنا براي اين عقود بيان شده است، مثلا ي از معان که براي اين آيهي شريفه
شده، اين است که مراد از عقود، عقودي است که رسول خدا(صلوات اله و سلامه عليه و عل آله) در 10 موطن براي خلافت

ا الَّذِينهيا ااميرالمومنين(عليه السلام) از مردم گرفتند، که بعد از اين عقود و عهود در 10 موطن، اين آيهي شريفه نازل شد که *ي
آمنُوا اوفُوا بِالْعقُودِ *، اين ي معناي که در ذيل آيه آمده است.

معناي دير اين است که در اين آيه *اوفُوا* خطاب به أهل کتاب است، که أهل کتاب، از يهود و نصارا به عهود وفا کنند، که
اينها گفته بودند که: ما ميثاق و عهد بر عمل به تورات و إنجيل بستيم و خداوند مفرمايد که: به همان عهدتان عمل کنيد، در

تورات نسبت به نبوت پيامبر خاتم(صل اله عليه و آله) آمده و حالا هم که شما مگوييد: ما پيمان بستيم که به تورات و انجيل
عمل کنيم، اين هم ي از دستورات و مطالب است که در اين دو کتاب آمده است، يا مطالب دير که خودتان به تفاسير

مراجعه بفرماييد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1

