
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۱۰ بهمن ۱۴۰۱

مشتق
جلسه 69 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

دیدگاه مرحوم صاحب کتاب منتق الاصول

اصل نظریه مرحوم صاحب کتاب منتق الاصول از تحقیق مرحوم اصفهان بهره برداری شده و تنها اختلاف در تعابیر است.

مدعای ایشان این است که فعل ماض دلالت بر سبق و فعل مضارع دلالت بر لحوق دارد با این توضیح که سبق و لحوق در این
مسئله اعم از سبق و لحوق زمان است و از آن تعبیر به سبق یا لحوق انتزاع منمایند، در نتیجه ی از مصادیق آن سبق و
لحوق زمان خواهد بود؛ یعن اگر فعل در زمان گذشته محقق شد سبق زمان است اما اگر امری موجود شد در حالکه امر
متأخر همچنان موجود نیست به آن سبق و لحوق انتزاع گفته مشود. به عنوان نمونه اگر در زمانیات گفته مشود زید در

گذشته زد، سبق از آن انتزاع مشود اما مصداق دیر آن موردی است که شیئ در فرض عدم وجود ش دیر موجود باشد.

به بیان دیر اگر فعل به لحاظ عدم وجود ش دیر در زمان متأخر ملاحظه شد، سبق از آن انتزاع مشود همانگونه که اگر دو
فعل در ی زمان باشد تقارن از آنها انتزاع مشود. یا اگر بودن زید به لحاظ اینکه عمر نباشد و در آینده به دنیا مآید در نظر
گرفته شود؛ در نتیجه هم در زمانیات و هم غیر زمانیات سبق و لحوق انتزاع جاری است و مسئله اشتراک لفظ یا حقیقت و

مجاز نیز پیش نمآید.

در مورد نسبت فعل به خدای متعال مانند «کان اله» نیز نمگوئیم خداوند متعال در زمان گذشته بود بله مگوئیم در فرض
وجود خدای متعال هیچ وجود دیری نبود که همان معنای سبق انتزاع مباشد.

مطرح نموده و برای زمان قدر جامع را در سبق و لحوق زمان شود مرحوم اصفهانکه ذکر شد مشخص م با توضیحات
معنائ عام را مطرح نمود. اما ایشان با تغییر تعابیر آنرا سبق و لحوق انتزاع نامید.[1]

دیدگاه مرحوم امام خمین

با توجه به مجموع کلمات مرحوم امام در کتاب مناهج الوصول و سایر تقریرات ایشان مانند تهذیب الاصول متوان مطالب را
به این صورت تنظیم نمود.

مرحوم امام در ابتدا مفرماید: «ضرب» مشتق نحوی و دارای ماده و هیئت است. هیئت آن دلالت بر معنای حرف دارد که
بوده و از لحاظ مفهوم و وجود نیازمند به دو طرف است؛ به عنوان مثال همانگونه که در مثال «زید ف غیر استقلال معنائ

الدار»، «ف» نیاز به «زید» و «الدار» دارد تا ظرفیت در عالم خارج محقق شود، هیئت فعل نیز چنین است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ایشان در ادامه مفرماید: هر چند در هیئت باید معنای ربط وجود داشته باشد اما میان هیئت فعل ماض متعدی و هیئت فعل
ماض لازم تفاوت وجود دارد؛ به این بیان که هیئت افعال متعدی دلالت بر صدور حدوث از فاعل دارد اما در افعال لازم مسئله

حلول مطرح است.

مرحوم آخوند مسئله حرف بودن را مطرح ننمود و تنها فرمود: فعل ماض دلالت بر خصوصیت تحققیه دارد. مرحوم امام در
ادامه بازگشت به کلام مرحوم آخوند داشته و مفرماید: فعل ماض برای حصهای از تحقق که ملازم با سبق است وضع شده

یعن وقت چیزی موجود شد، عنوان سابق و چیزی که موجود نشده و در آینده موجود مشود عنوان لاحق را دارد؛ در نتیجه در
خارج تحققها و تقربهای متعدد وجود دارد که افعال ماض یا مضارع برای حصهای از این تحقق یا تقربها وضع شدهاند و

تقرب و تحقق در خارج معنای اسم پیدا مکنند.

سپس مفرماید: ناچاریم از این معنا بازگشته و مجدد بوئیم این افعال برای سبق و لحوق به معنای حرف به صورت حمل
شایع وضع شدهاند برخلاف نحویها که مگویند: ماض برای مفهوم گذشته وضع شده و گذشته معنائ اسم دارد. اما به نظر

ایشان فعل ماض برای سبق به معنای حرف و به حمل شایع وضع شدهاست یعن وجود خارج سبق که متقوم به حدث و
فاعل است پس سبق در واقع و خارج وجود دارد و ماض حاک از آن است.

مرحوم امام در ادامه و در بیان تحقیق خود مفرماید: هر چند با ذکر فعل ماض حدث، سبق یا صدور فعل از فاعل به ذهن
منتقل مشود اما ‐به تعبیر ما‐ اشتباه علماء نحو این است که اینها را مدلول «ضرب» دانسته و مگویند: موضوع له فعل

ماض وقوع فعل از فاعل در زمان گذشته پس زمانکه فعل به خدای متعال نسبت داده مشود مانند «علم اله» با مشل
مواجه شدهاند.

معنای حرف شود که عبارت است از یمدلول از آن متبادر م دال است که فقط ی لفظ و ی ی «بربه نظر ایشان «ض
غیر متعدد و اشاره به نسبت خارج میان ضرب و ضارب دارد. اما اینکه نسبت مذکور قبل از زمان تلم محقق شده باشد به

جهت تحلیل عقل است.

مرحوم امام در مقام بیان تنظیر مفرماید: هر چند معنای جسم «جوهر ذو ابعاد ثلاثة» است که مقصود طول، عرض و ارتفاع
مباشد اما این معنا تحلیل عقل است و شاهد مدعای مذکور این است در لغت جسم را این چنین معنا ننمودهاند. اهل نحو نیز

همین مسئله را در مورد فعل ماض بیان نموده‌اند حال آنکه این تحلیلها تنها در زمانیات صحیح است. اما اگر فعل به خدای
متعال نسبت داده شود فقط باید گفت نسبت میان خدای متعال و آن فعل وجود دارد و سایر تحلیلهای عقل مانند حدث،

صدور، حال در افعال لازم، حلول در افعال متعدی، ربط و مربوط صحیح نیستند.

یا به عنوان مثال اگر گفته مشود انسان حیوان ناطق است مقصود این نیست که اینها دو جزء خارج هستند بله اشاره به
تحلیل عقل دارد، بنابراین در خارج فقط ی ماده و صورت موجود است که ی وجود دارند. در لغت نیز انسان را به حیوان

ناطق معنا نمکنند و اینها همه تحلیل عقل و اهل منطق مباشد.

در نتیجه به نظر ایشان اینکه مدلول فعل حدث باشد یا اینکه فعل بر سبق یا لحوق دلالت نماید یا اینکه فعل امر دلالت بر
«بعث» داشته باشد، دلالتهای مستقل متعدد نبوده و مدلول متعدد وجود ندارد بله ماده و هیئت ی معنا دارد که این معنا

شود فعل به فلان لحاظ نیاز به زمان یا حدث دارد اینها تحلیل عقلرا داراست؛ به عنوان نمونه اگر گفته م قابلیت تحلیل عقل
بوده که ظرف آن جداسازی اجزاء و جهات مختلف مباشد.



مرحوم امام در انتها مفرماید: مدعای ما این نیست که سبق، حدث، صدور و حلول از فعل ماض استفاده نمشود بله به
نظر ما اینکه اینها به صورت معنای اسم متبادر مشوند مورد قبول نیست همانگونه که علمای نحو چنین ادعای را دارند؛
بنابراین دایره لحاظ تحلیل عقل از واقع وسیعتر است چرا که میان صادر، صدور، حال، حلول، ربط و مربوط تفی مشود

اما به لحاظ واقع چنین تفی وجود ندارد.[2]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

السبق، فهو يدل عل الزمانيات ه الملازمة للزمان ف يدل عليها الفعل الماض [1]. «فالتحقيق ان يقال: ان الخصوصية الت
سبق تحقق النسبة، و الخصوصية الت يدل عليها الفعل المضارع ه اللحوق، فهو يدل عل لحوق تحقق النسبة. و توضيح ذلك:

ان السبق و اللحوق لا يتقومان بالزمان كما قد يتوهم‏ بلحاظ ان السبق ينتزع عن وجود الش‏ء قبل آخر و ف زمان سابق عل زمان
الآخر، بل هما أمران انتزاعيان ينتزعان عن وجود الش‏ء ف فرض عدم الآخر، و ذلك يلازم الزمان الماض و المستقبل ف الفاعل

الزمان الّذي يحتاج ف فعله إل الزمان و لا يمن ان يقع ف غير الزمان، فالشيئان إذا لوحظ أحدهما بالإضافة إل الآخر، فتارة:
يون أحدهما موجودا ف فرض وجود الآخر، و أخرى: لا يون أحدهما موجودا ف فرض وجود الآخر، فعل الأول ينتزع عنوان

التقارن، و عل الثان ينتزع عنوان السبق و اللحوق، فالش‏ء الموجود فعلا يون سابقا و الّذي يوجد بعد ان لم ين ف فرض
وجود الآخر يون لاحقا، فالسبق و اللحوق عنوانان انتزاعيان و لا يتقومان بالزمان، بمعن انهما يصدقان ف المورد غير القابل
للزمان كالزمان نفسه، فيقال الزمان السابق و اللاحق، نعم هما يلازمان الزمان ف الزمان الّذي يحتاج ف وجوده إل الزمان، و
عليه فالفعل كالقيام‐ مثلا‐ حيث انه قابل لأن يوجد ف فرض عدم الآخر فيون سابقا كما انه يوجد بعد ان وجد غيره فيون

لاحقا فيمن ان يراد تفهيم الحصة الخاصة السابقة أو المقارنة للسبق، كما انه يمن ان يراد تفهيم الحصة المقارنة للحوق، فوضع
الزمان بالالتزام فيما كان الفاعل زمانيا لملازمة السبق و اللحوق للزمان ف ون دالا علو المضارع للثانية، في للأول الماض

الزمانيات، تأمل تعرف.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 337 و 338.
[2]. «و التحقيق: أنّ هيئات الأفعال حروف لها معانٍ حرفية غير مستقلّة بالمفهومية و لا بالموجودية، و يون وضعها كالحروف
عاماً و الموضوع له خاصاً عل التفصيل الّذي سبق ف الحروف. أما كون معانيها حرفية، فلأنّ هيئة الماض وضعت للحاية

عن تحقّق صدور الحدث من فاعل عل ما هو عليه من [أنّ‏] الصدور و تحقّقه يون بتبع الفاعل، أو للحاية عن الون الرابط‐ أي
حلول الحدث ف الفاعل‐ كبعض الأفعال اللازمة، ك «حسن و قَبح». و بالجملة: الهيئات موضوعة لتحقّق المعان الربطية

بالحمل الشائع. و الفرق بين الماض و المضارع أنّ الأول يح عن سبق تحقُّق الحدث، و الثان عن لحوقه، لن لا بمعن وضع
اللفظ بإزاء الزمان الماض و المستقبل، أو بإزاء السبق و اللحوق، بل اللفظ موضوع لحصة من التحقّق الملازم للسبق أو اللحوق

لزوماً بيِناً، فإنّ الإيجاد بعد الفراغ عنه يون سابقاً لا محالة، و إذا لم يتحقّق، لن يصير متحقّقاً، يون لا حقاً لا محالة. و لا يبعد
دلالتهما عل السبق و اللحوق بالمعن الحرف، فإنهما بالحمل الشائع من الإضافات الت لا تون موجودة إلا بتبع مناشئها، فيون

نو لا يلزم التركيب. و ل ،الحرف موضوعاً للصدور السابق بالإضافة بالحمل الشائع، و لا يخرج بذلك عن المعن الماض
التحقيق: أنّ دلالة الفعل عل الحدث، و عل سبق الصدور ف الماض، أو عل لحوقه ف المضارع، أو عل البعث إل الصدور،

ليست دلالات مستقلّة متعدّدة، بل لها وحدة بنحوٍ، فما أنّ المادة و الهيئة كأنّهما موجودتان بوجود واحد، كأنّهما دالّتان دلالة
واحدة عل معن واحد قابل للتحليل. بيان ذلك: أنّ تحقّق الصادر و الصدور ليس تحقّقين، كما أنّ تحقّق الحال و الحلول كذلك،

ظرفه مستقلّةٌ ف الموضوعة لما ف ة، و الأسماءبالملحوظي واحد منهما مستقلا ون كلظرفه ي نّهما قابلان للتحليل، و فل
الدلالة، كالربط و المربوط، و الصادر و الصدور، و الحال و الحلول، و أمثالها. و لا يون ف ظرف التحليل ربط بين الفاعل و
الفعل و الموضوع و العرض، و لا تون حاية تلك الألفاظ عن الواقع عل طبقه، لن إذا لوحظ الواقع‏ عل ما هو عليه لا يون
تثّر ف الصدور و الصادر و الحال و الحلول، و لا يون ف الخارج إلا الفاعل و فعله و الموضوع و عرضه. ف «زيد ضرب»،
يحيان عن زيد و فعله ف ظرف حصوله، فلا تون لفظة «ضرب» دالّة عل الحدث و الحدوث و الانتساب إل الفاعل و سبق



الصدور دلالات مستقلّة متثّرة، بل لفظة واحدة و دلالة كذلك، لن قابلة للتحليل، فما أنّ الجسم دال عل معن واحد، لن
ة و صورة، و كذا دلالته علب من مادكمعناه مرك «برو الفرق بينهما: أنّ لفظ «ض ،«برب قابل للتحليل كذلك «ضمرك المعن
معناه دلالة واحدة منحلّة، دون لفظ «الجسم» و دلالته عليه، فما أنّ وحدة حقيقة الجسم لا تناف التحليل، كذلك وحدة فعل الفاعل

و وحدة اللفظ الدال عليه، فافهم و استقم.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 205 تا 207.

«و أما الحاكيات: فالذي يستظهر من عبائر بعض النحاة كونها موضوعة بإزاء الزمان‐ إما الماض أو المستقبل‐ أو بإزاء السبق
و اللحوق عل نسق المعان الاسمية؛ بحيث يون هناك دلالات و مدلولات من الحدث و الزمان الماض أو بديله و الصدور أو

الحلول، هذا و لن الضرورة تشهد بخلافه. و التحقيق: أنّ هيئات الأفعال كالحروف لا تستقل معانيها بالمفهومية و الموجودية، و
يون وضعها أيضاً‐ كالحروف‐ عاماً و الموضوع له فيها خاصاً عل التفصيل السابق. أما كون معانيها حرفية: فلأنّ هيئة

الماض‐ عل ما هو المتبادر منها‐ وضعت للحاية عن تحقّق صدور الحدث من الفاعل، و هو معن حرف، أو تحقّق حلوله
كبعض الأفعال اللازمة، مثل حسن و قبح، و معلوم: أنّ الحاية لا تون عنهما بالحمل الأول بل بالشائع، و هو حرف عين الربط
بفاعله. و كذا ف المضارع. إ أنّ الفرق بينهما: أنّ الأول يح عن سبق تحقّق الحدث، و الثان عن لحوقه، لن لا بمعن وضع

اللفظ بإزاء الزمان أو السبق و اللحوق، بل اللفظ موضوع لمعن ينطبق عليهما؛ فإنّ الإيجاد بعد الفراغ عنه سابق لا محالة، و الذي
السبق و اللحوق بالحمل الشائع؛ فإنّهما بهذا الحمل من المعان ن أن يقال بدلالتهما علون لاحقاً. و يميصير متحقّقاً بعد ي

الحرفية و الإضافات الت لا تون موجودة و مفهومة إ تبعاً، فيون الماض دا عل الصدور السابق بالحمل الشائع، و لا يلزم
منه الخروج عن الحرفية و لا التركيب فيها. و التحقيق: أنّ دلالة الأفعال عل الحدث و عل سبق الصدور و لحوقه و عل البعث

إليه ليست دلالات مستقلّة متعدّدة، بل لها نحو وحدة، فما أنّ المادة و الهيئة كأنّهما موجودتان بوجود واحد قابل للتحليل، فذلك
واحد قابل له. بيانه: أنّ تحقّق الصادر و الصدور ليس تحقّقين، كما أنّ الحال معن أنّهما كالدالّتين بدلالة واحدة قابلة للتحليل عل
السبق و اللحوق بالحمل الشائع، و يستفاد من الماض ن علهذا هما دا ظرفه. و عل نّهما قابلان للتحليل فو الحلول كذلك، ل

الصدور السابق بالإضافة حقيقة، و من المضارع الصدور اللاحق بالإضافة كذلك، و ليس الزمان‐ ماضياً كان أو مضارعاً‐
جزءا لمدلولهما، بل من لوازم معناهما و توابعه؛ حيث إنّ وقوع الش‏ء أو لحوق وجوده يستلزمهما طبعاً. نعم لا بدّ من الالتزام

بتعدّد الوضع ف المتعدّي و اللازم؛ لأنّ قيام المبدأ بالذات ف الأول بالصدور و ف الثان بالحلول. و الحاصل: أنّا لا ننر استفادة
السبق و الحدث أو الصدور أو الحلول من الماض‐ مثً‐ بل ننر تبادر هذه المعان بنحو المعن الاسم و بنعت الثرة، بل

المتبادر أمر وحدان؛ و هو حقيقة هذه المعان بالحمل الشائع؛ و إن كان يتحلّل عند العقل إل معانٍ كثيرة. و إن شئت فاستظهر
الحال من لفظ الجسم و معناه؛ حيث إنّ معناه أمر مركب قابل للتحليل، و كذلك الفعل فيما نحن فيه. نعم، الفرق بينهما: أنّ لفظ
«ضرب» كمعناه مركب من مادة و صورة، و كذا دلالته عل معناه دلالة واحدة منحلّة إل دلالات متعدّدة دون لفظ «الجسم» و

دلالته، فما أنّ وحدة حقيقة الجسم لا تناف التحليل كذلك وحدة فعل الفاعل و وحدة اللفظ الدال عليه لا تنافيه. فتحصل من جميع
ذلك: أنّ لحاظ التحليل العقل أوسع من متن الواقع؛ إذ فيه يفكّ الصادر عن الصدور، و الحال عن الحلول، و الربط عن المربوط،

و يلاحظ كل واحد مستقً بالملحوظية، لن إذا لوحظ الواقع عل ما هو عليه لا يون هناك تثّر ف الصدور و الصادر و
أشباههما.» تهذيب الأصول، ج‏1، ص: 153 و 154.


