
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۰۱ بهمن ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 63 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

همانگونه که اشاره شد آیات که در مورد ارتداد وارد شده از حیث اینکه این مرتد فقط مرتد اعتقادی است یا مرتد از روی
لجاج و عناد اطلاق دارد، مانند آیه «و من یرتدد منم عن دینه»[1] که اطلاق دارد، به هر علت کس از دین خارج بشود، خواه بر
اساس بحثهای علم و روی اعتقاد خارج شده باشد یا روی عناد و دشمن با دین. همچنین گفتیم بعض قائل شده یا احتمال
دادند که این آیات انصراف دارد به جای که کس برای دشمن با دین مرتد مشود و از روی لجاجت مخواهد از دین خارج

شود. در پاسخ گفتیم هیچ دلیل بر انصراف نداریم و هیچ آیهای مقید این اطلاق آیات نیست.

بررس قرینه عقلیه بر اختصاص آیات به مرتدّ از روی عناد

حال بحث در این است که آیا عقل به عنوان ی قرینه لبیه متصله متواند در اینجا مخصص و مقید باشد یا نه؛ یعن بوئیم این
آیات گرچه اطلاق لفظ دارد ول ی تقیید عقل دارد. البته ممن است کس از راه مناسبت حم و موضوع وارد شده و

بوید این عقوبت شدیدی که در این آیات برای ارتداد آمده («حبط الاعمال ف الدنیا و الآخرة» و خلود در نار)، مناسبت دارد با
که از روی اعتقاد هم خارج شده مانع ن گفتیم این عقوبت ولو با کساز دین خارج شده باشد، لی که از روی دشمن کس

ندارد؛ یعن شارع متواند این عقوبت را قرار بدهد نمتوانیم بوئیم اطمینان داریم که اینجا از این قرینه مناسبت حم و
موضوع برای تقیید استفاده کنیم. غیر از این قرینه، قرینه عقلیه نیز در اینجا وجود دارد و در قرینه عقلیه، عقل کاری به مناسبت
حم و موضوع ندارد؛ زیرا قرینه مناسبت حم و موضوع ی قرینه عرفیه عقلائیه است که بوئیم این عقوبت نیست مر برای

کس که از روی دشمن با دین مرتد شده باشد.

در اینجا دو بیان برای این قرینه عقلیه متوان ذکر کرد:

1. ی بیان این است که بوییم عقل حریت در اعتقاد، فر و اندیشه را درک مکند؛ یعن خود عقل مگوید انسان در انتخاب
فر و اندیشه آزاد است. برای تبدیل ی اندیشه به اندشیه دیر نباید عقوبت در کار باشد، نظیر مواردی که عقل حم به قبح

عقاب بلابیان مکند و این عقل حم به قبح عقاب به مجرد تغییر الاعتقاد مکند. لذا بیان دلیل عقل را حریت در اعتقاد قرار
دهیم (که البته اینها را هم مشود تفی کرد و هم ممل و توضیح یدیر قرار داد).

بنابراین عقل مگوید انسان در انتخاب عقیده آزاد است، در نتیجه اینجا به مجرد انتخاب عقیده شارع نمتواند این عقاب را
مترتب کند، پس موضوع این عقاب باید برای آن کس باشد که عداوت با خدا دارد و «حبطت اعماله» در دنیا و آخرت و خلود

در نار است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


2. قبح عقاب به مجرد تغییر عقیده، همین را به عنوان ی قاعده عقل مطرح کرده و بوئیم همان طور که عقل مگوید عقاب
بلا بیان قبیح است، عقاب به مجرد تغییر عقیده را هم عقل قبیح مداند.

بنابراین دو بیان در اینجا وجود دارد: ی بیان ملاکش آزادی در انتخاب عقیده است که مگوییم اصلا عقل کاری به عقاب
ندارد، فقط مگوید انسان در انتخاب عقیده آزاد است و بیان دیر آن است که عقل مگوید عقاب به مجرد تغییر عقیده فقط

صدق تغییر عقیده است، این روی محاسبات استدلال و فریاش از ی عقیدهای به عقیده دیر برگشته، عقاب برای این مطلب
قبیح است.

ی مطلب که وجود دارد این است که عقل عقاب اخروی را درک نمکند، بله عقل اصل المؤاخذة و المزمة را درک مکند،
مخصوصاً خلود در نار را درک نمکند، لذا درست است معاد هم برهان عقل روشن هم دارد ول خصوصیات معاد (مثل

خصوصیات جهنم یا خلود) را عقل اصلا درک نمکند، شارع در آیات متعدد برای کفار و منافقین و مشرکین مسئله خلود را
مطرح فرموده، عقل خلود را درک نمکند اما اینجا مسئله خلود مطرح شده است. پس هم مشود این دو را ممل هم قرار داد و

هم دو بیان قرار بدهیم.

به بیان دیر، عقل مگوید: «الانسان حر ف الفر» کما اینه عقل حسن و قبح اشیاء در عقل عمل را درک مکند. عقل
مگوید: «الانسان حر ف الفر»، همان آزادی فر و اندیشه به قول امروزیها. بوئیم وقت مگوید این هست، عقل مگوید
«یجوز ل التقیید»؛ یعن بالاتر از این، به هر فری که رسیدی «یجوز ل»، تو اهل فر هست و فر کن به نتیجه برس، اگر
تغییر هم پیدا کرد که تغییر پیدا کند، یا بوئیم عقل مگوید عقاب به مجرد تغییر اندیشه قبیح است، مفرماید ممل این قرار

بدهیم که دو بیان هم نشود؛ چون ی از حرفهای قابل توجه در مسئله ارتداد ف الجمله همین بحث است.

بررس قرینه عقلیه

موضوع بحث ما اولا در مطلق الفر و العقیده نیست، موضوع بحث ما در تدین به ی دین است و ما مخواهیم بوئیم بین
اینها فرق وجود دارد. تدین به ی دین ایمان است، ایمان به اینه ما خدای داریم، این خدا پیامبری فرستاده و این پیامبر

دستورات از ناحیه خدای تبارک و تعال آورده و ما مگوئیم وقت انسان تدین به اینها پیدا کرد، تدین یعن ایمان، بعد از اینه
بحث تدین به ی فهمد! یعنعقل نم است، این موضوع را اصلا موضوع ایمان آورد اگر از این ایمان خارج شد، این ی

دین، به عقل بوئیم که ما مخواهیم تدین پیدا کنیم، عقل تدین نمفهمد، اصلا عقل ایمان نمفهمد، عقل فر را مفهمد.

اینه انسان ی فر و اندیشهای داشته باشد، فر و اندیشه غیر از ایمان است، انسان در اندیشه خودش ممن است استدلال بر
وجود خدای تبارک و تعال داشته باشد، فلاسفهای بودند و هستند ادله توحیدی فراوان دارند ول تدین به توحید ندارند. لذا آن
ایمان که «عقدٌ ف القلب و العمل بالارکان» است، آن را نمخواهیم بوئیم که ایمان فراتر از اسلام باشد؛ چون در بحث مرتد

آن میزان و ملاک نیست، بله همین کس که تدین را با شهادتین اظهار مکند ولو ی تدین ظاهری مدهد، شهادت به توحید و
رسالت مدهد ی تدین ظاهری دارد.

لذا اولین جای که مخواهیم در آن تأمل کنیم این است که شما به عقل بوئید شهادت معتبر است یا نه؟ عقل چه مفهمد؟!
بوئیم تدین به اسلام یعن شهادتین، عقل درک نمکند و اساساً تدین را عقل درک نمکند، تدین ی عنوان و حقیقت دیری

است که عقل اصل اینه انسان فر کند را مفهمد و مگوید تو در فر کردن آزادی، ما قبلا هم گفتیم این «لا اکراه ف الدین»
ی جهتش به همین برمگردد، تو در فر کردن آزادی. آنجا نمگوید لا اکراه در تدین در دین، در خود دین و در فر، در فر
کردن اکراه راه ندارد، عقل مگوید تو آزادی در فر و اندیشه، فر کن، کس نمتواند بوید فر نن، کس هم نمتواند به



اجبار بوید فر بن، هم فر کردن و هم فر نردن هیچ کدام با اکراه و اجبار نمشود!

بنابراین اصل فر کردن و فر نردن امری است که با اجبار و اکراه نمشود و انسان در آن آزاد است و با اختیار خودش
هست و در اینکه در این فر به چه نتیجهای مرسد هم عقل مگوید به هر نتیجهای برس محترم است چون از اکراه و اجبار

آن نتیجهاش خارج است، اما موضوع بحث ما در ارتداد این است که «من تدین بدین الاسلام»، خصوصاً روی مبنای کسان که
مگویند این بچه بعد البلوغ اظهار الاسلام هم باید بند و وصف الاسلام هم باید داشته باشد؛ یعن این تدین به اسلام باید داشته

باشد.

اشال ما این است که آیا عقل تدین را درک مکند یا نه؟ تدین را عقل درک نمکند، شارع فرموده اگر شما بخواهید تدین به
اسلام داشته باشید باید شهادتین را بوئید، لذا این ی نوع از ایمان است، منته نه ایمان ف قوام الاسلام که فوق الاسلام

است، نه، تدین یعن من شهادت بدهم که خدا ی است، شهادت به رسالت پیامبر بدهم. پس تدین را که درک نمکند، خروج از
این تدین را هم درک نمکند، ادعای ما این است که اصلا عقل موضوع به نام ارتداد را درک نمکند. بله، عقل اصل الفر را
مفهمد، آزادی در فر را هم مفهمد که درست است اما هیچ کدام از اینها ربط به ارتداد ندارد، ارتداد یعن تدین به ی دین،

تدین به آن دین که انسان پیدا مکند.

است، ول عجهمان رجوع و ر «ددکه گفته راه تدین به دین من این است، ارتداد از این را هم بیان کرده، «ر حال همان کس
وقت درباره دین مآید مشود رجوع از دین. ما وقت مگوئیم عقل تدین را نمفهمد رجوع از دین را هم نمفهمد، رجوع را که
نفهمید عقل نمتواند بوید عقاب این قبیح است یا قبیح نیست! این موضوع را درک نمکند، کما اینه گاه اوقات این را در
اصول مگویند که عقل فقط کلیات را درک مکند و جزئیات را درک نمکند، عقل نمگوید در اینجا این ملاک وجود دارد یا
نه، اصل مدرِک جزئیات و تدین نیست، مدرِک خروج از تدین هم نیست، عقل نمتواند حم به قبح عقاب کند. آزادی اندیشه هم

ی چیز دیری است و ربط به بحث ارتداد ندارد، اینه انسان در فر کردن، خود قرآن هم دلالت بر این مطلب دارد.

بنابراین به عقل مگوئیم کیفیت ورود به دین چیست؟ مگوید من نمدانم، چون همان کیفیت ورود به دین ما را مسلمان
مکند، اگر شارع فرموده بود همین که در قلبتان نام من گذشت مسلمانید، ما مپذیرفتیم. اگر کنار آن شهادتین مگفت صد

شهادت دیر هم باید بدهید ما مپذیرفتیم، ول اینها را عقل نمفهمد. الآن به عقل بوئیم کس در این مان آمده، کیفیت
ورودش به این مان چونه است؟ مگوید من نمدانم. عقل نمتواند بوید تو به هر طریق که خارج شدی استحقاق مذمت

داری یا نه، صاحب اینجا مگوید نحوه ورود و خروج این است، اگر کس وارد شد و بعد هم بخواهد خارج شود من این
عقوبت را برایش دارم، این جایزهای هم برایش هست.

ما مگوئیم ی از شرایط که بزرگان در ارتداد کردند، این آیه قرآن هم صریح در این است: «من بعد ما تبین لهم الهدی»[2]،
آیات هم مگوید انار کند بعد اسلامه، یعن «بعد العلم بالاسلام» (حال بذریم از آن نزاع که ما مطرح کردیم بعد البلوغ اظهار

لازم است یا نه که حرف دیری است)، مرتد آن کس است که بعد العلم بالاسلام انار کند. آنها مگویند اگر ی کس یقین
پیدا کرد اسلام حق است و بعد هم انار کرد، شما حق ندارید او را بشید، انارش محترم است، مثل اینه من یقین پیدا مکنم

زید عادل است و بعد هم مگویم نه، حالا مگویم فاسق است، یقین پیدا مکنم این حق است و باز مخالفت مکنم، ارتداد
روی مبنای مشهور بعد العلم بالاسلام است، یعن بعد از اینه علم به اسلام پیدا کرد انار کند.

سؤال این است که اگر گفتیم عقل در اینجا قرینه متصله مشود، چون قرینیت عقل لب است و لفظ نیست، در حم قرینه
متصله است و این هم مسلم است، شما قبل از این از من مپرسیدید که مر با عقل مشود آیات قرآن را تقیید و تخصیص زد،

موجود است و ی حذف قیدی باید بیاید و ی گوید در اینجا یاهل القریة»، عقل م» گوئیم بله، «واسئلوا القریة» یعنم



مقدری وجود دارد، اهل القریه، «إن اله عل کل شء قدیر»، مگوئیم خدا که بر هر شیئ قادر است، همین مثال معروف که
گوید «علگوید تخصصاً خارج است، عقل م خارج کند، عقل م شتر را از سوراخ سوزن زدند آیا خدا قدرت دارد که یم

کل شء یقبل القدرة» اما این «لا یقبل القدرة». اصل این مطلب مسلم است، عقل قطع متواند آیات را تقیید بزند.

جمعبندی و دیدگاه برگزیده

پس بین اندیشه و تدین فرق است، عرض من این است که آیا عقل تدین را مفهمد یا نه؟ تدین یعن کیفیت ورود به ی دین، من
چطور متوانم تدین به دین اسلام پیدا کنم؟ این اختیارش با من نیست، شارع مگوید باید شهادتین را بوئ، به جای این

شهادتین متوانست بفرماید همین که اسلام از قلب تو عبور کرد این تدین را من قبول دارم. آن مقداری که ما رسیدیم همین
است که عقل اصل تفر و حریت در فر را مفهمد، ول عقل چیزی به نام تدین و خروج از تدین و ارتداد را نمفهمد.

صادر کند یا باز ی مکند، چه رسد به اینکه بخواهد راجع به آن حبه نام «ارتداد» را درک نم مخصوصاً عقل موضوع
درک مترتب بر این درک داشته باشد، لذا اصلا ی مغالطهای در اینجاست، اینه ما بوئیم انسان انتخاب فر دارد با انتخاب

فر اگر از دین خارج شد ی فر دیری است، از اسلام خارج شد و مسیح شد، اصلا انتخاب فر نیست و بحث تدین است.
او متدین به اسلام بوده و حالا متدین به مسیحیت شده، مخواهیم ببینیم این تدین خوب است یا بد، عقل اصلا درک نمکند این

تدین را! منشأش فر است، مقدماتش فر است اما خودش غیر از آن است، بوئید منشأ فر خود انسان هم هست، انسان هم
منشأش خاک است، اینها که ربط ندارد، مقدماتش این هست ول آنچه موضوع برای بحث است این است.

مثل اینه از شما مپرسم عقل چیزی را به نام زنا درک مکند؟ عقل زنا درک نمکند. شرع است که مگوید استفاده مشروع
و حلال ی نوع است، استفاده نامشروع مشود زنا، بعد مگوییم این زنا تازیانه هم دارد، حالا به عقل مراجعه کنیم بویئم زنا

ی امر جزئ است، یعن ی امر مدرک کل نیست. شما مگوئید عقل کل استفاده نامشروع است، حت همین استفاده
نامشروع را بخواهیم بوئیم موضوع برای حم عقل است خودش محل تأمل است، سوء استفاده را بوئیم؛ عقل مگوید «سوء

الاستفاده قبیح»، بعد بوئیم این تطبیقش با عقل نیست که زنا سوء استفاده است، شرع مگوید زنا سوء استفاده است.

نمونه دیر آنکه، آیا عقل متواند بوید ربا قبیح است یا نه؟ درست است در آیات داریم «لا تظلمون و لا تُظلمون»، ربا را هم
بردند تحت عنوان ظلم قرار دادند ول عقل کل ظلم را مگوید قبیح است. الآن عقلا مگویند که ربا زیربنای مسائل اقتصادی

دنیاست، ول عقل چیزی به نام ربا نمفهمد. لذا عقل اینجا قدرت تقیید ندارد، مثل اینه بوئیم ی قرینه عقلیه بر تقیید ربا
داریم، وقت ربا را عقل نمفهمد چه چیزی را مخواهید تقیید بزنید؟ ارتداد از مدرکات عقلیه خارج است لذا قدرت تقیید ندارد،

لذا این آیات قابلیت تقیید به حم عقل نیست.

عقوبت بر اصل فر قبیح است، عقوبت بر تغییر الفر (اینکه من فر مکنم به مقتضای استنباطش به این نتیجه رسیدم) قبیح
است، ول تدین یعن خروج از دین و تدین به دین آخر، این را عقل نمفهمد، الآن عقوبت بر تنصر (نصران شدن) است نه بر
مجرد فر. عقل وقت تدین را نمفهمد خروجش را هم نمتواند بفهمد. لذا تدین را که عقل نمفهمد، کفَر را هم عقل نمتواند

بفهمد، اینها را شرع باید عنوان کند، مثل ربا و زنا و ...

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1] . سوره بقره، آیه 217.
[2] . سوره محمد(ص)، آیه 25.


