
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » سطح عال » خیارات »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۴۰۴

ماسب/ خيارات
جلسه 2 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

«الثانیة ذكر غیر واحدٍ تبعا للعّمة ف كتبه: انّ الاصل ف البیع اللزوم. قال ف التذكرة: الاصل ف البیع اللزوم؛ لانّ الشارع
ف فیما صار الیه، و انّما یتممن المتعاقدین من التصر ن كلوضعه مفیدا لنقل الملك، و الاصل الاستصحاب، و الغرض تم

«.باللزوم لیامن من نقض صاحبه علیه، انته

مقدمه دوم: اصالة اللزوم

مرحوم شیخ(ره) فرمودند که: قبل از اینه بحث خیار و اقسام و احام ان را بیان کنیم، باید دو مقدمه را مطرح کنیم؛ مقدمهی
دوم در مقام تاسیس ی اصل کل در معاملات است. برای اینه این مقدمهی مرحوم شیخ(ره) روشنتر شود، تذکر این نته لازم

است که هم در فقه و هم در اصول، گاه اوقات در بعض از مباحث محتاجیم به اینه اصل را تاسیس کنیم، برای اینه در
مواردی که ش داریم، یعن در افراد و مصادیق مشوکه به ان اصل رجوع کنیم.

در رسائل ملاحظه فرمودید که مرحوم شیخ(ره) قبل از اینه بحث ظنون خاصه را مطرح کنند، اصل را پایهگذاری کرده و
فرمودند: «الاصل حرمة العمل بالظّن»، اصل اول این است که عمل بالظن حرام است، که فایدهی این تاسیس اصل در مورد و
افراد مشوکه است، یعن اگر در فردی ش داشتیم که ایا شارع این فرد از ظن را حجت قرار داده یا نه؟ در این افراد مشوکه

به این اصل اول رجوع کرده، مگوییم: اصل حرمت عمل به ظن است و نظایر این مسئله در فقه و اصول فراوان است.

در باب خیارات مخواهیم ببینیم که ایا ی اصل اول در باب معاملات داریم یا نه؟ یعن چنانچه ش کنیم که ایا معاملهای
قابل فسخ هست یا نه؟ فسخ در ان جریان دارد یا نه؟ ایا ی اصل اول در کار هست یا نه؟

بعد از بیان این مقدمه مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: مرحوم علامه(ره) در باب معاملات اصل را تاسیس کرده و علمای بعد از
ایشان هم، از ایشان تبعیت کردهاند.

علامه(ره) فرموده است که: «الاصل ف البیع اللزوم»، که البته این اصل را در خصوص بیع بیان کردهاند، که اصل در بیع لزوم
است و در نتیجه در هر بیع بعد از ان که تحقق پیدا کرد، اگر ش کردیم که ایا لازم است یا نه؟ ایا قابل فسخ است یا نه؟ باید به

این اصل مراجعه کنیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/78
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/43
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دو دلیل مرحوم علامه(ره) برای اصالة اللزوم

مرحوم علامه(ره) برای این اصل دو دلیل اقامه کردهاند؛

دلیل اول: استصحاب

دلیل اول استصحاب است، به این بیان که شارع بیع را مفید برای نقل قرار داده و وقت بیع واقع مشود، نقل و انتقال و
ملیت محقق مشود، حال بعد از گذشت زمان ش مکنیم که ایا ان ملیت قابل به هم زدن هست یا نه؟ ایا ان نقل و انتقال

قابل به هم خوردن هست یا نه؟ بقاء ملیت را استصحاب مکنیم.

استصحاب بقاء ملیت یعن هر کدام از این طرفین معامله بویند: «فسخت» یا بویند که: پشیمان شدیم از این معامله، این
اثری ندارد و معامله ی معاملهی لازم است و قابل به هم خوردن نیست.

دلیل دوم: لزوم نقض غرض

دلیل دوم علامه(ره) این است که اگر بوییم: هر معاملهای بعد از تحققش، قابل به هم خوردن است، این نقض غرض مشود،
برای ان که غرض از هر معاملهای این است که طرفین معامله، در ان مال که در اثر معامله به دستشان ماید، بتوانند هر

تصرف را که مخواهند انجام دهند.

وقت که معاملهای را انجام مدهید، بایع پول را مگیرد و مشتری هم جنس را مگیرد، که غرضشان این است که هر طور که
مخواهند در این جنس تصرف کنند، حال اگر بوییم: هر لحظه این بیع قابل به هم خوردن است، یعن مشتری بوید که: بایع

پول من را بدهد و بایع بوید که: مشتری جنس من را بدهد و معامله به هم بخورد، در این صورت دیر غرض محقق نمشود و
نقض غرض مشود.

معان اصالة اللزوم

بعد از ان که مرحوم شیخ(ره) کلام علامه(ره) در اصالة اللزوم و ادله ایشان را نقل کرد، شروع به بررس این مطلب کرده و
فرمودهاند: وقت به کلمات فقهاء را در باب بیع مراجعه مکنیم، مبینیم که فقهاء وقت که مگویند: اصل در بیع لزوم است،

ی از این چهار معنا در کلماتشان اراده مشود، که این چهار معنا را ذکر کرده و بررس مکنند.

معنای اول: اصل به معنای ظاهر

معنای اول این است که بعض از فقهاء اصل را به معنای ظاهر گرفتهاند، «الاصل ف البیع اللزوم»، یعن ظاهر در بیع لزوم
است و گفتهاند که: منشا این ظهور غلبه است، یعن گفتهاند که: غالب بیع های که داریم، بیع لازم است.

شما ببینید در بازار، معاملات که انجام مشود، چند درصدش به هم مخورد، غالب بیع ها، بیع لازم است و این غلبه را منشا
برای این ظهور قرار داده و گفتهاند: ظاهر بیع لزوم است.



این معنا را مرحوم محقق ثان(ره) صاحب کتاب جامع المقاصد که شرح قواعد مرحوم علامه(ره) است بیان کردهاند.

نقد و بررس معنای اول

مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: این معنا مورد پذیرش ما نیست، اینه مگویید: غالب بیع لزوم است، ایا مرادتان از غلبه، غلبهی
افرادی است یا غلبهی ازمان؟

اگر بویید: مراد غلبهی افرادی است، صغری را قبول نداریم یعن قبول نداریم که غالب افراد و مصادیق بیع لازم باشد، برای ان
که در هر بیع لا اقل خیار مجلس وجود دارد، ‐خیار مجلس از جمله خیارات است که بعدا به عنوان اولین خیار مرحوم
شیخ(ره) بیان مکنند که در هر بیع وجود دارد‐ مر در جای که قبل از تمامیت بیع، در خود عقد بیع بویند که: تمام

خیارات، حت خیار مجلس را اسقاط مکنیم، اما غالبا خیار مجلس وجود دارد پس نمتوانیم بوییم که: غالب افراد بیع، بیع
لازم است.

اگر مرادتان از غلبه، غلبهی ازمان باشد، ‐یعن ی بیع، در مجموع زمان که بعد از تحققش واقع مشود، در غالب ازمنه لازمه
است، یعن اگر در دقایق اول و در زمانهای کوتاه هم این بیع، بیع جایز باشد، اما بعد از ان زمان بیع لازم مشود، خیار
مجلس بالاخره زمانش تمام مشود و وقت که زمانش تمام شد، بیع لازم است‐ شیخ(ره) فرموده: دو اشال وجود دارد؛

ی اشال این است که این به درد ما نمخورد، برای این که ما دنبال تاسیس اصل برای افراد مشوکه هستیم، یعن مخواهیم
اصل را پایهگذاری کنیم که در فرد و مصادیق مشوکه به ان مراجعه کنیم و حال ان که غلبهی زمان به درد ما نمخورد. اگر

غلبهی افرادی برای درست مکردید به درد مخورد، اما غلبهی ازمان به درد ما نمخورد.

مثلا اگر گفتند که: غالب افراد این مدرسه سید هستند، حالا اگر در موردی ش کردیم که ایا این فرد سید است یا نه؟ «الظّن
یلحق الشء بالاعم الاغلب» اما اگر گفتند که: در غالب زمانها در این مدرسه سید مآید، غلبهی زمان به درد فرد مشوک

نمخورد، اگر ش کردیم که این اقا سید است یا نه؟ از غلبهی زمان نمتوانیم برای سیادت این شخص استفاده کنیم.

اشال دوم این است که فرمودهاند: شما محقق ثان(ره) شرح کتاب قواعد را منویسید و قواعد هم مربوط به مرحوم علامه(ره)
است، لذا باید به گونهای شرح بنویسید که با عبارت ایشان سازگاری داشته باشد.

مرحوم علامه(ره) در اینجا که فرموده: «ان الاصل ف البیع اللزوم» بعد هم دلیل اورده و فرمودهاند: «و انما یخرج من الاصل
بامرین ثبوت خیار او ظهور عیب»، یعن ما از این اصل به دو امر خارج مشویم. لذا شیخ(ره) فرموده: اگر مراد مرحوم
فرمود: و انما یخرج من الاصل فاورد و مری مگویید، ایشان باید عبارت دیباشد که شما م علامه(ره) غلبهی زمان

زمانین»، اگر مراد از غلبه، غلبهی ازمان باشد، باید مفرمود: ما از این اصل که پایهگذاری کردیم در دو زمان خارج مشویم.

پس این عبارت علامه(ره) که فرموده: «یخرج بامرین»، امرین ظهور در افراد دارد پس شما غلبهی ازمان را نمتوانید اراده
کنید.

معنای دوم: اصل به معنای قاعده

معنای دوم که برای اصل در کلمات فقهاء امده است، اصل به معنای قاعده است، وقت مگوییم: «الاصل ف البیع اللزوم»



یعن قاعده لزوم است.

قاعده همیشه مستند مخواهد، گاه مستندش عقل است، که مگوییم: «قاعدة العقلیه» و گاه هم مستند ان شرع است که
مگوییم: «قاعدة شرعیه».

این قاعدهای که در اینجاست، مراد قاعدهی شرع است، یعن ی عمومات و اطلاقات داریم، احل اله الْبیع و *اوفُوا بِالْعقُودِ*،
که *اوفُوا بِالْعقُودِ* مگوید: اگر عقدی واقع شد، وفای به ان عقد واجب است، و *احل اله الْبیع* مگوید: این بیع تمام است و

همچنین *تجارةً عن تَراضٍ* و ایات و عمومات و اطلاقات دیر.

نقد و بررس معنای دوم

اگر بوییم: مراد از اصل در کلام علامه(ره) قاعده است، قاعدهای که مستندش این عمومات و اطلاقات است، شیخ(ره)
فرمودهاند: این معنا، معنای خوب است، اما اشالش این است که مرحوم علامه(ره) وقت برای اصل دلیل ماورد، اشارهای به

این عمومات و اطلاقات ندارد، بله برای اصل به استصحاب و نقض غرض دلیل ماورد.

معنای سوم: مراد از اصل استصحاب است

معنای سوم که شیخ(ره) هم ان مپسندند این است که بوییم: مراد از اصل استصحاب است، یعن این که اگر بیع یا
معاملهای واقع شد، بعد از وقوع معامله اگر احدهما، بایع یا مشتری معامله را فسخ کند و بعد از فسخ ش کنیم که ایا ملیت و

نقل و انتقال که به وسیلهی بیع محقق شده بود، از بین رفته و یا باق است؟ بقاء ملیت را استصحاب مکنیم.

شیخ(ره) فرموده: این معنای سوم برای اصل، معنای خوب است.

معنای چهارم: معنای لغوی ان یعن ریشه، ذات و حقیقت ی شء

معنای چهارم این است که اصل در کلام علامه را به معنای لغویاش معنا کنیم، اصل یعن ریشه، ذات و حقیقت ی شء و
این که علامه(ره) فرمودهاند: «الاصل ف البیع اللزوم»، یعن حقیقت و طبیعت بیع لزوم است.

توضیحش این است که بعض معاملات و عقودی که در شریعت داریم، حقیقت و طبع اولاش لزوم است، یعن خودش باشد
و خودش، با قطع نظر از امور خارجیه، اگر واقع شود مفید لزوم است، یعن قابل به هم خوردن نیست. بیع از این گونه عقود

است، که وقت واقع شد، حقیقت و طبع اولاش عبارت از لزوم است.

اما خیار ی امر خارج است که عارض بر این حقیقت مشود، به دلیل اینه قابل اسقاط است و اگر خیار داخل در حقیقت
بیع باشد، نمتوانیم ذات ی شء را از ان شء سلب کنیم، چون ذات شء قابل سلب از ی شء نیست، در حال که مبینیم

خیار قابل اسقاط و سلب است، پس چون خیار قابل اسقاط و سلب است، نتیجه مگیریم که خیار ی شء خارج از ذات و
حقیقت بیع است.

اما در بعض از معاملات مبینیم که قابلیت سلب ندارد، در باب هبه، اگر واهب بوید که: من حق خودم را اسقاط کردم، این

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


حرف لغوی است و قابل اسقاط نیست، لذا مفهمیم که هبه عقد و معاملهای است که ذاتا و حقیقتا در ان جواز وجود دارد،
طبع اولاش ی طبع غیر لازم، یعن طبع جایزی است.

تطبیق عبارت

«الثانیة ذكر غیر واحدٍ تبعا للعّمة ف كتبه: انّ الاصل ف البیع اللزوم»، مقدمهی دوم ان است که غیر واحدی از فقهاء به طبع
مرحوم علامه(ره) ذکر کردند که اصل در بیع لزوم است، «قال ف التذكرة: الاصل ف البیع اللزوم»، مرحوم علامه(ره) در کتاب
تذکره فرموده: اصل در بیع لزوم است و دو دلیل اورده؛ اول این که «لانّ الشارع وضعه مفیدا لنقل الملك»، شارع بیع را وضع

کرده، ‐البته وضع در اینجا مراد وضع تاسیس نیست و وضع امضای است یعن شارع تایید کرده و قرار داده بیع را‐ به
عنوان این که مفید نقل مل باشد، «و الاصل الاستصحاب»، که اصل اسستحاب است که این را هم توضیح دادیم و در معنای

سوم هم که شیخ(ره) بیان مکند، باید دوباره ترار کنیم لذا در اینجا توضیح نمدهیم.

دلیل دوم «و الغرض تمن كل من المتعاقدین من التصرف فیما صار الیه»، یعن غرض از بیع تمن هر کدام از متعاقدین از
تصرف است، یعن مشتری جنس که گرفته، بایع پول که گرفته، هر کدام مخواهند در انچه که به دستشان امده تصرف کنند،

«و انّما یتم باللزوم لیامن من نقض صاحبه علیه، انته.»، یعن یتم الغرض، این غرض که تمن هر کدام ی از متعاقدین است،
به واسطه لزوم تحقق پیدا مکند، تا هر کدام از متعاقدین، از نقض صاحبش و خودش ایمن شود، یعن بایع ایمن از نقض
مشتری شود ، مشتری هم ایمن از نقض بایع شود، هر کدام خیالشان راحت شود و تصرف کنند، پس اگر بوییم: بیع لازم

نیست، نقض قرض مشود.

که کلمات فقهاء را بررس لارادة معانٍ»، وقت انّ الاصل هنا قابل شیخ(ره) فرمودهاند: «اقول: المستفاد من كلمات جماعة
کردیم، در کتاب بیع اصل قابلیت ارادهی چند معنا را دارد؛

«الاول: الراجح، احتمله ف جامع المقاصد مستندا ف تصحیحه ال الغلبة»، راجح به معنای ظاهر است و این که مگوییم:
اصل در بیع لزوم است، یعن ظاهر بیع لزوم است، که محقق ثان(ره) این معنا را در جامع المقاصد احتمال داده و مستند ان

را غلبه قرار داده و فرموده: چون غالب در بیع لزوم است، پس اصل در بیع لزوم است.

اما شیخ(ره) فرموده: ما قبول نداریم، «و فیه: انّه ان اراد غلبة الافراد، فغالبها ینعقد جائزا لاجل خیار المجلس او الحیوان او
الشرط»، مرادتان از غلبه چیست؟ دو احتمال دارد؛ یا غلبهی افراد مراد است و یا غلبهی ازمان، اگر غلبهی افراد را اراده کنید،

صغری را قبول نداریم، یعن قبول نداریم که غالب افراد بیع لازم است، چرا که غالب افراد ان به عنوان عقد جائز منعقد مشود،
به سبب خیار مجلس، یا در جای که مشتری حیوان را از بایع مخرد، این مشتری تا سه روز خیار حیوان دارد، که این خیار
حیوان در تمام معاملات که مبیعش حیوان است وجود دارد و همچنین خیار شرط که غالبا مردم برای خودشان در معاملات

قرار مدهند.

«و ان اراد غلبة الازمان»، اگر مراد جامع المقاصد غلبهی زمان است، یعن بوید: بیع وقت که واقع مشود، درست است که
چند دقیقهی اولش که خیار مجلس است، جایز و قابل به هم زدن است، اما در زمانهای بعد لازم مشود، پس غلبهی زمان با

لزوم است.

اما شیخ(ره) فرموده: این دو اشال دارد؛ اشال اولش این است که «فه لا تنفع ف الافراد المشوكة»، غلبهی زمان به درد ما
وکه به ان پناه ببریم، حال غلبهی زمانخورد و از خارج عرض کردم که هدفمان از تاسیس اصل این است که در افراد مشنم



به درد ما نمخورد.

غلبهی زمان در زمان مشوک به درد مخورد، اما در فرد مشوک به درد نمخورد، که این را توضیح دادیم.

اشال دوم این است که «مع انّه لا یناسب ما ف القواعد من قوله: و انّما یخرج من الاصل لامرین: ثبوتِ خیارٍ او ظهورِ عیب»،
برای اینه اشال دوم روشن شود، باید این در ذهنتان باشد که الان طرف اشالمان مرحوم محقق ثان(ره) است و ایشان جامع

المقاصد را نوشته که شرح قواعد علامه(ره) است و شیخ(ره) در اشال دوم مفرماید: ی طوری باید بنویسید که با عبارت
قواعد هم سازگاری داشته باشد، اگر مراد شما از غلبه، غلبهی ازمان باشد، با این عبارت علامه(ره) که فرموده: از این اصل به

دو امر خارج مشویم؛ ثبوت خیار او ظهور عیب، با این عبارت تناسب ندارد، چون این عبارت مربوط به افراد است و اگر مراد
علامه(ره) از اصل غلبهی زمان باشد باید مفرمود: «و انما یخرج من الاصل ف زمانین» نه این که بفرماید: «انما یخرج

لامرین».

این بیان که برای عبارت «مع انه ...» بیان کردیم، تقریبا غالب محشین و شراح ماسب همینطور معنا کردند، اما بعض از
بزرگان فرمودند: این «مع انه ...» اشال دوم به غلبهی ازمان نیست، بله اشال به اصل این معناست، یعن تا اینجا مطلب

تمام مشود، «مع انه ...» یعن اشال به اصل این معناست که اگر بخواهیم بوییم: مراد از اصل غلبه است، غلبه با این
عبارت مرحوم علامه(ره) سازگاری ندارد. حالا کدام ی از اینها صحیحتر است؟ نظر ما همان معنای اول است.

اینها در ذهن شریفشان این بوده که اگر مراد از اصل در کلام علامه(ره) غلبه باشد، «یخرج» معنا ندارد، چون «یخرج» معنایش
این است که این دو مورد داخل در اصل است و بعدا ماییم این دو مورد را از ان خارج مکنیم، اگر مراد از اصل غلبه باشد،
معنایش این است که این دو مورد، فرد نادر در مقابل فرد غالب مشوند و فرد نادر معنا ندارد که بوییم: از فرد غالب خارج

مشود، چون از اول داخل نبوده تا خارج شود.

ملاحظه مکنید که این معنا مقداری تلف دارد و معنای دقیق و صحیح همان است که عرض کردیم که مع اشال دوم به
غلبهی ازمان است.

«الثان: القاعدة المستفادة من العمومات»، معنای دوم این است که اصل به معنای قاعده باشد، که گفتیم: قاعده همیشه
مستندی مخواهد، که اگر مستندش عقل است، قاعدهی عقلیه مشود و اگر شرع است، قاعدهی شرعیه مشود، که

مفرمایند: قاعدهای است که از عمومات استفاده شده است، «الت یجب الرجوع إلیها عند الشكّ ف بعض الأفراد أو بعض
الأحوال»، وقت که در بعض از افراد یا احوال ش مکنیم، مثلا در باب خیار غبن فقهاء مگویند: فوری است و اگر شخص

از خیار غبنش استفاده نرد، در حال بعد، یعن بعد از فوریت ش مکنیم خیار غبن باق است یا نه؟ به *اوفُوا بِالْعقُودِ*
تمس کردند، لذا هم در صورت ش در افراد و هم در صورت ش در احوال به عمومات رجوع مکنیم.

«و هذا حسن»، این معنا خوب است، «لن لا یناسب ما ذكره ف التذكرة ف توجیه الأصل»، اما این معنا با آنچه که در تذکره
در توجیه اصل ذکر کرده، یعن آن دو دلیل که برای اصل آورد سازگاری ندارد، که اگر مراد علامه(ره) از اصل قاعده بود، پس

چرا به استصحاب تمس کرد؟

«الثالث: الاستصحاب و مرجعه إل أصالة عدم ارتفاع أثر العقد بمجرد فسخ أحدهما»، معنای سوم آن است که اصل به معنای
استصحاب باشد، یعن به مجرد فسخ احدهما، بعد از عقد اگر احدهما فسخ کردند ش مکنیم که عقد به هم خورده است یا نه؟

اثر عقد از بین رفته یا نه؟ بقاء اثر عقد را استصحاب مکنیم، «و هذا حسن.»، که فرموده: این معنا حسن است.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


«الرابع: المعن اللغوی»، معنای چهارم آن است که اصل به معنای لغوی آن باشد، یعن به معنای ذات و حقیقت، در
جامعالمقدمات هم خواندیم که اصل در لغت ریشهی هر چیزی را مگویند، که در اینجا به این معناست که «بمعن أنّ وضع

البیع و بناءه عرفاً و شرعاً عل اللزوم»، یعن ذات و حقیقت بیع عرفا و شرعا بر لزوم است، «و صیرورة المالك الأول
كالأجنب»، لزوم یعن مال اول یعن آن مشتری که مال پول بود و بایع که مال جنس بود، حال که معامله واقع شد و جنس

به دست مشتری آمد و پول در دست بایع رفت، آن مال اول اجنب مشود.

«و إنّما جعل الخیار فیه حقّا خارجیاً لأحدهما أو لهما»، و اما خیار ی حق خارج است، یعن خارج از حقیقت و ذات بیع
است و خود بیع لو خل و طبعه اقتضای خیار ندارد، «یسقط بالإسقاط و بغیره»، و لذا به اسقاط و به غیره اسقاط از اسباب

سقوط خیار که بعدا مخوانیم مثل تصر ف ساقط مگردد.

بینیم خیار قابل اسقاط است، دلیل بر این است که خیار در ذات بیع وجود ندارد، چون اگر خیار در ذات بیع باشد، ذاته ماین
شء قابل انفاک از شء نیست.

«و لیس البیع كالهبة الت حم الشارع فیها بجواز رجوع الواهب»، و بیع هم مانند هبه نیست که شارع در آن حم به جواز رجوع
م شرعح جواز رجوع ی و بالذات بحیث لا یقبل الإسقاط»، یعن ًماً شرعیاً له أصكونه ح الواهب کرده است، «بمعن

باشد، یعن بیع مانند هبه نیست و اینه در هبه مگوییم: واهب متواند رجوع کند، ی حم شرع است که قابل اسقاط نیست،
اگر واهب بوید: این را به تو دادم و حق رجوع خودم را هم اسقاط کردم، این حرف لغو است و بعد هم متواند رجوع کند.

دو نته:

1- عدم منافات همراه خیار مجلس با لزوم بیع

بعد مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: از این معنای چهارم دو مطلب را استفاده مکنیم؛ اولین مطلب این است که، اینه مبینیم در
هر بیع خیار مجلس وجود دارد، خیار مجلس با وضع اول و حقیقت بیع منافات ندارد، در معنای چهارم گفتیم که: حقیقت هر
بیع لو خل و تبعه، یعن خودش باشد و خودش، اقتضای لزوم دارد و گفتیم که: خیار ی حق خارج است که عارض بر این

حقیقت و ذات شده است.

بنابراین وجود خیار مجلس در هر بیع، منافات با ذات بیع ندارد، چون خیار مجلس ی حق خارج است که عارض بر بیع
است، منته از اول همراه بیع است.

مرحوم شیخ(ره) تشبیه کرده فرمودهاند: نظیر آنچه که در طبیعیات مگویند که: اصل در اجسام استداره است، یعن اقتضای
هر جسم در این عالم، لو خل و طبعه این است که به صورت دائره باشد و در آنجا مثال هم زده مگویند: اگر شما آب را به
هوا بپاشیدۀ این آب وقت مخواهد برگردد، به صورت دائره پایین مآید، اما این منافات ندارد که ی عامل خارج نسبت به

همین جسم، از آن اول که به وجود مآید همراهش باشد و جسم را از دائره بودن خارج کند.

پس از این معنای چهارم روشن شد که این دو با هم منافات ندارد، که بوییم: حقیقت بیع ی حقیقت لازم است، اما خیار
مجلس هم از اول همراهش باشد و اگر خیار مجلس جزء ذات بیع بود، این دو با هم منافات داشت.



«و من هنا ظهر: أنّ ثبوت خیار المجلس ف أول أزمنة انعقاد البیع لا یناف كونه ف حدّ ذاته مبنیاً عل اللزوم»، یعن از اینه
گردد که ثبوت خیار مجلس در اولین زمان انعقاد بیع منافاتاست و خارج از ذات بیع است، ظاهر م گفتیم: خیار حق خارج
ندارد با اینه بیع ف نفسه مبن بر لزوم باشد، «لأنّ الخیار حق خارج قابل للانفاك»، برای اینه خیار ی حق خارج است

که قابل انفاک است و لذا گفتیم که: قابل اسقاط است.

«نعم، لو كان ف أول انعقاده محوماً شرعاً بجواز الرجوع بحیث یون حماً فیه لا حقّا مجعو قابً للسقوط»، بله اگر مگفتیم:
از اولین زمان که بیع منعقد مشود، محوم به جواز رجوع است، یعن جواز حم شرع باشد و نه حق که مجعول است و

قابلیت سقوط دارد، «كان منافیاً لبنائه عل اللزوم»، این جواب «لو کان ...» است، یعن اگر اینطور بود، این با بناء بیع بر لزوم
منافات داشت، یعن اگر مگفتیم: جواز رجوع در اولین زمان در بیع، ذات بیع است و قابل اسقاط نیست، دیر نمتوانستیم

بوییم که: حقیقت بیع، ی حقیقت لازم است، اما نمگوییم که: جواز ذات است، بله مگوییم: ی حق خارج و قابل
اسقاط است.

مای طبیعدر کتاب البیع نظیر قول ح الجسم الاستدارة»، اصل در اینجا یعن فالأصل هنا كما قیل نظیر قولهم: إنّ الأصل ف»
،«غیر الاستدارة لأجل القاسر الخارج كون أكثر الأجسام عل گویند: اصل در جسم استداره است، «فإنّه لا ینافاست که م

که این منافات ندارد با اینه مبینیم اکثر اجسام در عالم خارج به صورت دایره نیستند، چون ی مانع خارج وجود دارد.
قاصر یعن آن چیزی که در خارج ایجاب مکند که شء از شل دایره بودن خارج شود.

2- بطلان کلام صاحب وافیه(ره)

مطلب دوم هم این است که از این مطلب که گفتیم، جواب صاحب واف(ره) هم داده مشود.

صاحب وافیه(ره) درست در مقابل علامه(ره)، اصل در بیع لزوم است را انار کرده و فرموده: ما چنین اصل را قبول نداریم،
به خاطر اینه در هر بیع خیار مجلس وجود دارد و وقت که در هر بیع خیار مجلس است، دیر اصل به نام لزوم نداریم.

مرحوم شیخ(ره) فرموده: از این بیان ما جواب صاحب وافیه(ره) هم روشن مشود که خیار مجلس، اگر در ذات بیع بود،
متوانستید این اصل را انار کنید، در حال که خیار مجلس در ذات بیع نیست.

«و مما ذكرنا ظهر وجه النظر ف كلام صاحب الوافیة، حیث أنر هذا الأصل لأجل خیار المجلس»، از آنچه در همین معنای
چهارم بیان شد، وجه نظر در کلام صاحب وافیه(ره) هم که اصل لزوم در بیع، به سبب خیار مجلس را انار کرده روشن

مگردد.

وجه نظر را هم عرض کردیم که اگر خیار در ذات بیع بود، برای انار وجه بود، اما خیار ی حق خارج است.

توجیه ما فیه.»، ی أن یرید أنّ الأصل بعد ثبوت خیار المجلس بقاء عدم اللزوم، و سیأت بعد مرحوم شیخ(ره) فرمودهاند: «إ
برای کلام صاحب وافیه(ره) مکنیم، اما توجیهمان اشال دارد و آن توجیه این است که مر اینه صاحب وافیه(ره)

مقصودش این باشد که بوید: هر بیع که واقع مشود خیار مجلس دارد، بعد از اینه خیار مجلس تمام شد، ش مکنیم که
آیا این عدم لزوم که در زمان خیار مجلس بود، باق است یا نه؟ بقاء عدم لزوم را استصحاب کنیم.

اگر صاحب وافیه این را بوید، «و سیات ما فیه»، بعدا مگوییم که: این حرف اشال دارد.



یادداشت کنید که در صفحهی 216، سطر هشتم، در آنجا مرحوم شیخ(ره) جواب صاحب وافیه(ره) و جواب این معنا را اگر
ایشان اراده کند، داده که ما هم همانجا که رسیدیم توضیح مدهیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


