
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » مشتق »

در تاریخ ۲۷ دی ۱۴۰۱

مشتق
جلسه 62 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

پاسخ سوم: مرحوم محقق اصفهان رحمه اله

مرحوم اصفهان رحمه اله ابتدا کلام مرحوم آخوند رحمه اله را مورد بررس قرار داده و سپس راه را ارائه دادهاند. مرحوم
آخوند رحمه اله فرمود: «مفعل» مشترک لفظ بین زمان و مان است که وضع آن برای اسم زمان در معنائ عام اعم از

متلبس و منقض است در نتیجه لازم مآید تنها ی فرد که همان متلبس باشد در خارج محقق شود.

مرحوم اصفهان رحمه اله در اشال مفرماید: هر چند بیان مذکور صحیح است اما اینکه تلبس وجود خارج داشته باشد
باید بررس کند چرا که بحث در فرض انقضاء است؛ یعننداشته باشد ثمرهای برای بحث ایجاد نم انقضاء وجود خارج ول

شود که آیا در فرض انقضاء متوان «مقتل» را استعمال نمود یا خیر؟!

ندارد و موضوع باق به هیچ وجه وجود خارج ه اسم زمان در مورد فرد منقضر طبق بیان مرحوم آخوند رحمه البه بیان دی
نیست تا در مرحله بعد بحث از این شود که آیا به آن مقتل اطلاق مشود یا خیر؟! همانگونه که اگر مول بفرماید «اکرم العالم»

اما در خارج عالم وجود نداشته باشد نیز ثمره نداشته و امری لغو است.

مرحوم اصفهان رحمه اله در ادامه و برخلاف مرحوم آخوند رحمه اله که مسئله مشترک لفظ را مطرح نمود، راه حل ارائه
داده که تقریباً شبیه مشترک معنوی است. ایشان مفرماید: باید گفت موضوع له «مقتل» هر چند کل است اما ظرف برای

حدث بوده و در آن کلمه زمان یا مان وجود ندارد؛ در نتیجه ی فرد از «مقتل» مان و فرد دیر آن زمان است که نسبت به
خصوص زمان، انقضاء معنا ندارد اما نسبت به مان هم تلبس و هم انقضاء ممن است، پس نزاع لغو نخواهد شد. بخلاف

فرض که «مقتل» مشترک لفظ بین اسم زمان و اسم مان باشد که در مورد اسم زمان اعم از متلبس و منقض در نظر گرفته
شود تا تنها در مورد متلبس ممن باشد.[1]

بررس پاسخ سوم

نسبت به این پاسخ چند اشال مطرح شدهاست:

اشال نخست (اثبات): در مقام اثبات دلیل اعم از تصریح اهل لغت یا تبادر بر اینکه «مفعل» مشترک معنوی میان زمان و
مان باشد، وجود ندارد.

اشال دوم (ثبوت): مرحوم امام رضوان اله تعال علیه مفرماید: میان زمان و مان قدر جامع قابل تصور نیست به این بیان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2259
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


که اگر مقصود قدر جامع حقیق باشد زمان از مقوله «مت» و مان از مقوله «أین» است و تباین آنها واضح مباشد.

اگر قدر جامع عرض و انتزاع مدنظر باشد مانند ظرف یا ظرفیت به این معنا که بوئیم مقتل برای ظرفیت وضع شدهاست این
اشال وجود دارد که با گفتن لفظ «مقتل» هیچگاه عنوان ظرف به ذهن متبادر نمشود.[2]

اشال سوم: مرحوم اصفهان رحمه اله نیز تسلیم اشال شدهاست به این بیان که ایشان مفرماید: در خصوص اسم زمان
نزاع مشتق جریان ندارد اعم از اینکه موضوع له «مفعل» مشترک لفظ یا مشترک معنوی باشد اما نزاع به اعتبار اسم مان

جریان دارد، در حالکه بحث این است که مقتل اگر به عنوان اسم در نظر گرفته شود آیا نزاع مشتق جاری است یا خیر؟!

به بیان دیر بحث در اسم زمان است نه لفظ مانند «مفعل» بنابراین اگر به عنوان مثال معنای اسم زمان در روایت از مصدر به
صورت مجازی اراده شود با این شرط که اولا این استعمال صحیح باشد و ثانیاً اسم مصدر داخل در بحث نباشد، باز هم این

نزاع جریان دارد چون جریان یا عدم جریان نزاع بست به معنائ دارد که از لفظ اراده مشود. چنین به نظر مرسد این
مسئله نیز از مسائل است که عقل بودن نزاع را تقویت مکند؛ به عنوان نمونه همانگونه که اگر در روایت امام علیه السلام از
مصدر معنای اسم فاعل را اراده نمود مسلم نزاع جریان دارد، اگر از مصدر معنای اسم زمان نیز اراده شود نزاع جاری است.

علاوه بر این هر چند در استعمال مشتق در ذات متلبس در آینده لغت به همراه علاقه مشارفت متواند دخیل باشد اما عقل است
که صرف نظر از حقیق یا مجازی بودن استعمال حم مکند اگر تلبس وجود نداشت اطلاق مبدأ بر ذات صحیح نیست؛ در
نتیجه برای لغت دخل در مباحث مطرح شده وجود ندارد و تمام آن بر عهده عقل و ادله عقل مباشد، همانگونه که مرحوم

آخوند رحمه اله و سایر بزرگان نیز در استدلالهای خود به دلائل عقل اشاره نمودهاند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «قوله [قدس سره‏]: (و يمن حل الاشال بأن انحصار مفهوم عام ... الخ). لا يخف عليك انه‏  [لا يتوقف عل تعقل جامع
مفهوم بين المتلبس بالظرفية] للحدث و عدمه؛ حت لا يعقل، بل عل الجامع المفهوم بين المتلبس‏ و المنقض عنه. فما يقول
القائل بالوضع للأعم: إن مفهوم اسم المان‐ تحليلا‐ هو المان الذي وقع فيه الحدث، فيعم المتلبس و المنقض عنه، فذا هنا

يقول: بأن مفهوم اسم الزمان‐ تحليلا‐ هو الزمان الذي وقع فيه الحدث، فهو بمفهومه يعمهما، لنه بحسب الخارج‐ حيث إن
المان قار الذات‐ فله مصداقان، و الزمان حيث إنه غير قار الذات، فله مصداق واحد. و يؤيده: أن المقتل و المغرب و

غيرهما‐ من الألفاظ المشتركة بين اسم الزمان و المان‐ لها مفهوم واحد، و هو ما كان وعاء القتل أو الغروب‐ مثلا‐ زمانا
كان أو مانا، و لا إباء للمفهوم‐ من حيث هو مفهوم‐ للشمول و العموم للمتلبس و المنقض عنه، و إن لم ين له ف خصوص
الزمان إلا مصداق واحد. قلت: الأمر ف حل الإشال عل ما أفاده الاستاذ العلامة‐ أدام اله أيامه‐ إلا أنّ تحرير النزاع ف اسم

الزمان لا ياد يترتّب عليه ثمرة البحث؛ إذ ثمرة البحث تظهر ف ما انقض عنه المبدأ، و إلا فلا فارق ف المتلبس بين الطرفين، و
حيث لا مصداق لما انقض عنه المبدأ ف اسم الزمان، فيلغو البحث عنه جزما. نعم، لو قلنا: بأن المقتل و نحوه موضوع لوعاء

القتل مثلا‐ من دون ملاحظة خصوصية الزمان أو المان‐ فعدم صدقه عل ما انقض عنه ف خصوص الزمان لا يوجب لغوية
النزاع، بخلاف ما إذا كان موضوعا للزمان الأعم من المتلبس و ما انقض عنه، فإنّ البحث عن وضعه للأعم‐ مع عدم المطابق

إ للأخص‐ لغو. فتدبر.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 171 و 172.

[2]. «و منها: ما احتمل بعضهم: من أنّ اسم الزمان موضوع لوعاء الحدث من غير خصوصية الزمان و المان، فيون مشتركاً



معنوياً للجامع بينهما، فحينئذٍ وضع الهيئة للأعم مما لا مانع منه، فيأت النزاع فيه. و فيه: أنّه لا جامع ذات بين الزمان و المان، و
كذا بين وعائيتهما للمبدإ، فإنّ الوقوع ف كل عل نحوٍ يباين الآخر، فلا بدّ من انتزاع جامع عرض بينهما، كمفهوم الوعاء أو

الظرف مثلا، و الالتزام بوضعه له، مع أنّه خلاف المتبادر من أسماء الزمان و المان؛ ضرورة أنّه لا يفهم من لفظ المقتل مفهوم
اً بينهما‐ أيضا‐ لم يوضع اسمهما له لما ذكر.» مناهج الوصول إلوعاء الحدث أو مفهوم ظرفه، بل لو كان الوعاء جامعاً ذاتي

علم الأصول، ج‏1، ص: 199 و 200.


