
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۲۶ دی ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 61 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که آیا بین مرتد اعتقادی و مرتد غیر اعتقادی فرق هست یا نه؟ مراد از مرتد اعتقادی یعن آن کس که در
پژوهش یا تحقیقش اعتقاد پیدا کرده به اینکه دین دیری بهتر از دین اسلام است و «خرج من الاسلام»، اما مرتد غیر اعتقادی

یعن کس که روی لجاجت و دشمن ارتداد پیدا مکند، آیا بین اینها فرق وجود دارد یا نه؟

اساساً این قول بین برخ از معاصرین (که نادر هستند) مطرح شده که بوئیم قتل مرتد ی حد شرع نیست، بله ی حم
حومت و سیاس است، لذا مسئله قتل مرتد در جای که ارتداد اعتقادی است جریان ندارد و فقط در جای که ارتداد غیر
دائم حد شرع م «لیس حدّاً شرعیاً دائمیاً»؛ این یجریان دارد. همچنین این ح اعتقادی است مثل لجاجت یا دشمن

نیست، بله ی حم سیاس است که حاکم اگر مصلحت دید اجرا مکند و اگر هم مصلحت ندید اجرا نمکند. این حرفها در
کلمات قدما نیست، در کلمات برخ از معاصرین آمده است.

گفتیم که باید این بحث را مطرح کنیم تا روشن شود که از آیات و روایات که منبع اصل برای بررس ارتداد است استفاده
مشود یا نه؟ در جلسه گذشته بسیاری از آیات را خوانده و گفتیم در این آیات به هیچ وجه چنین تفصیل وجود ندارد، مانند

آیه شریفه «و لا یزالون یقاتلونم حت یردوکم عن دینم إن استطاعوا»[1]؛ کفار دائماً دنبال این هستند که شما را از اسلام
برگردانند، بعد مفرماید: «و من یرتدد منم عن دینه»؛ هر کس که از دینش برگردد تا زمان هم که بمیرد این ارتداد را داشته

باشد، «وهو کافر فاولئ حبطت اعمالهم ف الدنیا و الآخرة»، در کجای این آیه شریفه ارتداد غیر اعتقادی وجود دارد؟!

بررس آیه 72 سوره آلعمران

[2] و قَالَت طَائفَةٌ من اهل الْتَابِ آمنُوا بِالَّذِي انْزِل علَ الَّذِين آمنُوا وجه النَّهارِ و اكفُروا آخره لَعلَّهم يرجِعونَ

در شأن نزول آیه آمده که عدهای از یهود خیبر (که ده دوازده نفر بودند) گفتند: برویم وقت اول روز مشود به پیامبر ایمان
بیاوریم و آخر روز برگردیم که ی تزلزل در اسلام پیدا شود. شاید اینها هم برگردند. البته این را نمشود ارتداد نامید، ارتداد در

جای است که اسلام واقع شل بیرد و واقعاً مسلمان بشود «ثم خرج عن الدین».

برخ از همین آقایان از این آیه استفاده مکردند تا بویند ارتداد ی عنوان سیاس موقت و منوط به نظر حاکم هست که حاکم
هر کاری خواست با او بند، مگویند ریشهاش این بوده که مسلمان مشدند و در آخر روز برمگشتند، مطرح مشد که

امروز دوازده تا از علمای یهودی مسلمان شدند و بعد برگشتند معلوم مشود که اسلام حقیقت ندارد! جواب این است که این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ی نوع بوده اما اصلا این ارتداد نیست! ی اسلام ظاهری که شهادتین ظاهری را مگفتند و به او هم پایبند نبودند و معنایش را
اراده نمکردند، مثل اینکه در خواب شهادتین را بویند و در آخر روز هم برمگشتند.

در کلمات برخ از آقایان (که نادر هستند) بیشتر به این آیه تمس مکردند که ارتداد ی ریشه سیاس محض دارد! و حدّ او
حدّ شرع ویند اینطور نیست که قتل به عنوان یخواهند بمحض است، م ومتامر ح که عبارت از قتل است هم ی

باشد، شما در زنا مگوئید صد تازیانه حدّ شرعاش هست ال یوم القیامه، کس هم نمگوید این ی عنوان سیاس دارد یا نه،
اما در ارتداد مگویند این ی حدّ شرع نیست، این ی عقوبت است که حاکم مکند، بست به شرایط زمان و مان دارد در

هر زمان و مان حاکم ببیند مصلحت چه اقتضا مکند؟!

اشال اول

بنابراین اولا، این آیه از موضوع ارتداد خارج است، درست است دارد «لعلهم یرجعون» که مردم برگردند اما نسبت به خودشان
ارتداد صدق نمکند؛ زیرا نطقشان با اراده نبوده و صوری محض بوده است. در باب اینکه مگوییم اسلام یعن شهادتین،

یعن شهادتین را بویند و قصد المعن کنند، قصد کنند به صورت جدی. در آیه «ولما یدخل الایمان ف قلوبم»[3] اینها ایمان
ندارند و در دلشان چیزی را قبول ندارند ول لفظ را مگویند، اما اگر کس در خواب شهادتین را بوید، مگوئید مسلمان شد؟
نه، اگر ما یقین داریم الآن ی کس قصد معنا نمکند، مثلا قرائت این لفظ را تمرین مکند، ی کس با صوت زیبا خوانده و

این هم تمرین مکند، اینجا که این هم مخواهد به ظاهر بوید من مآیم و برمگردد، اصلا اسلام نیاورده و این آیه از موضوع
ارتداد خارج است.

اشال دوم

بر فرض هم که بپذیریم این آیه دلالت بر ی نوع از ارتداد مکند، ما مگوئیم ی قسم از ارتداد این است، اما ی قسم
عظیمش این است که «من خرج عن دینه»، اصلا نه کار سیاس مکند نه مخواهد بازی در بیاورد، اما «خرج عن دینه»، آیات
زیادی دلالت بر این قسم دوم دارد و اینها مثبتین هستند و هیچ تناف بینشان وجود ندارد که بوئیم آیه سوره آلعمران بقیه آیات
را تقیید مزند. آیه 217 سوره بقره «و من یرتدد منم عن دینه»، به طمع از دینش برگردد یا از ترس، یا اعتقاد، هر چه مخواهد

باشد اطلاق دارد.

بنابراین اگر ی آیه را پیدا کردیم که دلالت بر مسئله ارتداد سیاس داشت نمشود بوئیم تمام آیات را باید حمل بر ارتداد
سیاس کنیم! البته حمت این حم ی امری است که مربوط به سیاست است؛ چون اینها که از دین خارج مشوند دیران را
هم متزلزل مکنند، شارع گفته این حمش قتل است، ول به این معنا نیست که این ی حم سیاس منوط به هر زمان است،

در اختیار حاکم است.

نته قابل توجه آن است که در بحثها زود مطلب را نپذیرید، اول باید ببینید آثارش چیست؟ اگر فقیه بپذیرد که ارتداد ی امر
امر سیاس کند؟ اگر گفت یلشرایط السیاسة»، ببینیم مصلحت چه اقتضا م گوئیم پس «تابعمحض است، م سیاس

محض است این قتل به عنوان «حدّ دائم ال یوم القیامه» نیست و باید ببینیم شرایط زمان و مان چه اقتضای دارد؟ حالا ما
بوئیم این آیه اگر دلالت دارد که «آمنوا بالذی انزل عل الذین آمنوا وجه النهار» این موردش این بود، ول این همه آیات دیر

دارد که «ود کثیر من اهل التاب لو یردونم من بعد ایمانم».

در بحث ارتداد در کلمات قدما ندیدم، ی بحث این است که ارتداد در فقه ما آیا منحصر به ارتداد از روی دشمن و لجاجت و



توطئه است؟ آیه آل عمران از روی توطئه است، آیا منحصر به این است؟ ی بحث این است، اما ی بحث هم این است که
مگوئیم قرآن بر فرض که این آیات ارتداد را داریم، مگویند ما ی آیات داریم که این آیات دلالت بر این دارد که انسان در

اختیار عقیده آزاد است، عقل هم همین را مگوید که شما اگر ی عقیدهای را خودت با دلیل و استدلال به آن رسیدی باید همان
را بپذیری، وقت عقل بالاستقلال این را مگوید که شما در انتخاب عقیده آزادی، آیات هم داریم در قرآن، این آیات را هم ببینید.

بررس آیات دال بر آزادی در انتخاب اسلام

ره الناس حتالارض کلهم جمیعاً أفأنت ت لآمن من ف از آیات معروف است، «و لو شاء رب الدین»[4] ی آیه «لا اکراه ف
یونوا مؤمنین»[5]؛ اگر خدا بخواهد همه مردم روی زمین ایمان مآورند، پس آیا تو مخواه مردم را اکراه کن که مؤمن
باشند؟! یعن حق اکراه نداری، یعن مگویند بذار هر کس خواست مؤمن باشد و هر کس نخواست مؤمن نباشد، «و قل

الحق من ربم فمن شاء فلیؤمن و من شاء فلیفر»[6]، آیات دیری هم در قرآن کریم هست.

مطلب اول

از آیات که خواندیم مطلق الارتداد را استفاده کردیم، البته آیات ارتداد بیش از این آیات است که تا حالا خواندیم، مانند «من کفر
باله من بعد ایمانه»[7]، «ان الذین آمنوا ثم کفروا ثم آمنوا ثم کفروا ثم ازدادوا کفرا لم ین اله لیغفر لهم»[8]، «و کفروا بعد

اسلامهم»[9]، این آیات مطلق است، هم ارتداد اعتقادی را مگیرد و هم غیر اعتقادی را.

مطلب دوم

در خود آیات قرینهای بر تقیید نداریم که بوئیم مراد در این آیات، ارتدادی است که از روی لجاجت و دشمن با اسلام باشد. در
دارد که مرتد برای دشمن خواستند این ادعا را کنند که این آیات ارتداد انصراف به جای آیات انصراف به این هم نداریم بعض

با اسلام «خرج من الاسلام»؛ اگر مرتدی روی تحقیقش و ذهن ناقصش به این رسید که دین دیری بهتر است و نصران شد،
«مسلم تنصر» این خارج از مورد آیات است. جواب این است که ما برای انصراف هم قرینهای نداریم؛ زیرا انصراف ی امر
لفظ است، مگوئیم منشأ انصراف هم باید کثرة الاستعمال باشد، اگر لفظ ارتداد کثیراًما استعمال شد در ارتداد از روی لجاج

این انصراف مشود. ما چنین استعمال نداریم بله آیات کثیراً ما در اصل ارتداد استعمال شده است.

مطلب سوم

در خود قرآن آیات دیری داریم مثلا عنوان این آیات را بذاریم آزادی عقیده، آزادی دین، انسان در عقیده و دین آزاد است و هر
دین را بخواهد خودش اختیار کند.

اولا، اگر ملاک ما خود آیات است، قرآن مفرماید: «و من یبتغ غیر الاسلام دیناً فلن یقبل منه»[10]؛ کس که غیر از اسلام دین
دیری را اختیار کند از او قبول نمشود و باید اسلام را اختیار کند؛ یعن اینطور نیست که بوئیم قرآن هم مگوید: هر دین را

خواست اختیار کن، این روشنفرها که مگویند آزادی اعتقاد و آزادی دین، این آیه از قرآن حاکم بر اینگونه آیات دال بر
آزادی است.

به بیان دیر، قرآن که مگوید: «لا اکراه ف الدین»؛ یعن اینه شما هر دین را خواست اختیار کن، چه اسلام و چه غیر اسلام؟
ه چطور باید معنا کرد؟ خود قرآن یالدین»، با قطع نظر از این گوییم قرآن گفته «لا اکراه فار کنیم؟ مپس با این آیه چ

شود، «فهو فه حق داری اما قبول نماختیار کند، نه این آیهای دارد حاکم بر همه این آیات که انسان غیر از اسلام نباید دین



الآخرة من الخاسرین»؛ این روز قیامت گرفتار عذاب اله مشود، خاسر و زیانار است. پس ما به اصطلاح اصول مگوئیم
این «و من یبتغ غیر الاسلام» بر این آیات «قل الحق من ربم فمن شاء فلیؤمن و من شاء فلیفر»، بر تمام اینها حومت داشته

و مقدم بر تمام اینهاست.

ثانیاً، در آیه «لا اکراه ف الدین»، آیا خداوند تشریع مکند یا إخبار مدهد؟ در مقام انشاء است یا در مقام إخبار است؟ در خود
این آیه چون بعد دارد «قد تبین الرشد من الغ» این تعلیل است. اولا ی اختلاف واقع شده که این آیه «لا اکراه ف الدین

تویناً» یا «لا اکراه ف الدین تشریعاً»؟

1. اگر کس اینجا آیه را در مقام توین گرفت که اصلا از امر انشائ مسلم خارج است؛ یعن تویناً دین قابلیت اکراه ندارد،
بوئیم خبر مدهد از ی امر توین که دین قابلیت اکراه ندارد.

2. اگر گفته شود خداوند مخواهد بوید من اکراه نمکنم تشریعاً این هم باز إخبار تشریع است؛ یعن خبر مدهد که در
پذیرش دین من تحمیل نمکنم که این دین را باید بپذیرید، «قد تبین الرشد من الغ»؛ رشد را به شما نشان دادیم و غ را هم
نشان دادیم و خودتان باید رشد را انتخاب کنید. «أفأنت تره الناس»؛ یعن تو حق نداری کس را اکراه کن که ایمان داشته

باشد.

بنابراین ی بحث این است که بوییم این توین است و اصلا دین قابلیت اکراه ندارد؛ یعن «إخبار عن امرِ توین»، مثل
است؛ یعن وینامر ت السماء»[11]، این إخبار از ی عد فکند «کأنما یصکه گناه م فرماید کساز آیات م اینکه در بعض

این گناه آنقدر آرام آرام آدم را مگیرد مثل کس است که از زمین بالا مرود، هر چه به سمت بالا مرود هوا کم مشود و خفه
مشود، گناه هم همینطور است، این إخبار هم توین است، بوئیم «لا اکراه ف الدین» هم اخبار از ی امر توین مکند،

یعن دین قابلیت اکراه ندارد، این تعلیل بعد هم با این سازگاری دارد.

گوئیم باید دین را بپذیرید «لااکراه فدر شریعت من نم است، تشریع به معنای انشاء نیست؛ یعن وئیم إخبار تشریعاما اگر ب
الدین»، اما در شریعت دین را اکراه نمکنیم آیا به این معناست که هر دین را خواستید بپذیرید؟! برخ از «لااکراه ف الدین»

آزادی در دین را استفاده مکنند و مگویند وقت إخبار تشریع شد، پس شما آزادید هر دین را انتخاب کنید؟ نه، مثل این است
که ی دکتری به مریض خودش مگوید: اگر این دارو را بخوری سالم مشوی، من هم به تو اکراه نمکنم، به این معناست که
دکتر گفته هر کاری مخواه بن؟ نه، اکراه نمکند، اکراه نردن غیر از این است که بوئیم اسلام گفته تو آزادی هر دین را

مخواه انتخاب کن، تا بعد بوئیم این را معارض قرار بدهیم با آیات ارتداد.

در بحث جهاد ابتدای درباره آیه شریفه «لا اکراه ف الدین» مفصلتر صحبت کردم، اجمال بحث همین است که یا «لا اکراه
تویناً» یا «تشریعاً»، اگر تویناً باشد که اصلا از شاهد محل استدلال مدع خارج مشود، «لا اکراه تویناً» کجا مگوید تو
هر دین را مخواه انتخاب کن، اختیار با خودت هست، مگوئیم تویناً...، مثل آن «کأنما یصعد ف السماء» مشود، اگر

گفتیم «لا اکراه تشریعاً»، مگوئیم در مقام اخبار است یا انشاء؟ چه در مقام اخبار باشد و چه در مقام انشاء باشد با آن
نتیجهای که مدع مخواهد بیرد ملازمه ندارد.

اگر در مقام اخبار باشد مگویم من در دینم اکراه را تشریع نردم، اگر در مقام انشاء باشد به پیغمبر مفرماید تو حق نداری
اکراه کن، «لا تره» انشاء مکند، اما چه إخبار تشریع و چه انشاء تشریع، ملازمه با مدعای طرف مقابل که بوئیم اسلام

مگوید هر دین را مخواه انتخاب کن ندارد، بهویژه با توجه به آیه «و من یبتغ غیر الاسلام دیناً» که مدعای ما ثابت مشود.



حت آیه 29 سوره کهف «و قل الحق»، شما حق را بو، هر کس بخواهد مؤمن بشود یا کافر بشود، این «من شاء» نه اینکه
همه آزاد هستید، هر کس خواست این کار را بند، من هم مگویم هر کدام را انجام دادید عیب ندارد و این حق شماست! نه،

خدا مفرماید: هر کس بخواهد راه درست را انتخاب مکند و هر کس نخواست راه بد را انتخاب مکند، ول معنایش این
نیست که اسلام مگوید: هر کدام را انتخاب کردی برای ما عل السویه است، بست به اختیار و قطع خودت دارد، این قطع

پیدا کرده به اینکه فلان دین رجحان بر اسلام دارد! ی فرضش هم این است که قطع به غیر اسلام دارد.

جمعبندی بحث

بنابراین در ارتداد دو بحث است:

1. بحث اول آن است که «انر الاسلام و دخل» در دین دیر،

2. ی بحث این است که «ش ف الاسلام» که در روایاتش داریم.

نته قابل توجه آن است که اولا ما در اصول حجیت قطع را ذات نمدانیم، ما کاشفیت قطع را ذات مدانیم؛ یعن در بعض از
موارد قطع هست اما حجیت و اعتبار ندارد، بست دارد به اینکه مولا قطع به حم را برای ما معتبر کرده باشد. مشهور که

مگویند قطع حجیت ذات دارد این قید در آن وجود دارد که اگر این قاصر باشد یعن قاصراً قطع به دین دیر پیدا کرد تا همین
اندازه معذور است، اما در جای که مقصر باشد عقلا هم آن را نمپذیرند، الآن ی کس بدون اینه برود قاتل را بررس کند

بوید من قطع پیدا کردم این قاتل است و من هم کشتم، عقلا مگوید تو اشتباه کردی باید بررس کردی، همینطوری قطع پیدا
کردن عقلا هم قبول نمکنند؛ یعن در جای هم که مقصر باشد عقلا نمپذیرند.

پس این آیات در تعارض با آن آیات که گاه برخ شبهه مکنند، به صورت اجمال پاسخ داده شد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . سوره بقره، آیه 217.
[2] . ترجمه: و جمع از اهل كتاب(از يهود) گفتند: «(برويد در ظاهر) به آنچه بر مؤمنان نازل شده، در آغاز روز ايمان بياوريد؛
و در پايان روز، كافر شويد(و باز گرديد)! شايد آنها(از آيين خود) بازگردند! (زيرا شما را، اهل كتاب و آگاه از بشارات آسمان

پيشين مدانند؛ و اين توطئه كاف است كه آنها را متزلزل سازد).
[3] . سوره حجرات، آیه 14.

[4] . سوره بقره، آیه 256.

[5] . سوره یونس، آیه 99.
[6] . سوره کهف، آیه 29.
[7] . سوره نحل، آیه 106.
[8] . سوره نساء، آیه 137.

[9] . سوره توبه، آیه 74.
[10] . سوره آلعمران، آیه 85.

[11] . سوره انعام، آیه 125.




