
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » اجتهاد و تقلید » اجتهاد و تقلید »

در تاریخ ۱۴ آذر ۱۳۸۲

اجتهاد و تقلید
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادله عدم امان تجزي در اجتهاد

عرض کرديم که براي عدم امان تجزي در اجتهاد، دو دليل ذکر شده است. دليل اول همان بود که در بحث ديروز ذکر کرديم و
جوابش را هم بيان کرديم.

دليل دوم

دليل دوم (که اصل اين دليل نيز در کلمات غير اماميه آمده است) اين است که اگر ي مجتهد در ي مسئله بخواهد اجتهاد
کند، به تعبيري که در تعريف اجتهاد آمده است بخواهد ظن به حم شرع پيدا کند، براي مجتهد ظن به حم شرع پيدا

نمشود، مر اينه اولا مقتض موجود باشد، ثانياً مانع مفقود باشد.

در فرض وجود مقتض و فقدان مانع، مجتهد متواند در ي مسئله ظن به حم شرع پيدا کند، آن وقت در صورت که مجتهد
نسبت به ابواب دير آگاه نداشته باشد، اگر ي مجتهد نسبت به باب صلاة بخواهد استنباط کند اما نسبت به ابواب دير

آگاه و اطلاع ندارد، اين مقتض و عدم مانع در اينجا حاصل نمشود. در اينجا وقت اطلاع داشته باشد و بتواند قدرت
استنباط بر همهي ابواب فق را دارا باشد.

اين هم دليل دوم کسان که مگويند تجزي امان ندارد.

نقد دليل دوم

اين دليل هم اشالش خيل روشن است. م‌توان دو اشال بر اين دليل بيان کرد:

نقد اول: اين که ما اصلا صغري را منع کنيم. اينه مجتهد در ي مسئله بخواهد ظن به حم شرع پيدا کند متوقف است بر
اينه قدرت استنباط بر ابواب دير داشته باشد. ما چنين توقف را قبول نداريم، زيرا بسياري از مسائل هست که اصلا هيچ

ارتباط به مباحث دير ندارد. مثلا کجاي مسائل معاملات به باب صلاة ارتباط دارد؟ چه توقف دارد بر اينه مجتهد در باب
معاملات، قدرت بر استنباط داشته باشد. لذا در نقد اول؛ ما صغري را منع مکنيم که ربما مسئله‌اي که استنباط در آن مسئله،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/91
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/80
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


توقف بر استنباط مسائل دير نداشته باشد.

اشال: روي اين قول که ما تعريف را «مله» قرار دهيم، اين منع صغري خوب است، يعن اگر شما گفتيد اجتهاد عبارتست از
مله، کس که مله در باب صلاة دارد، در باب معاملات ندارد. اما اگر تعريف اجتهاد را «استفراغ الوسع» قرار داديم، آن وقت

بوئيد که «استفراغ الوسع» حاصل نمشود مر اينه انسان نسبت به ساير ابواب هم قدرت بر استنباط داشته باشد. الان اگر
دو روايت باب صلاة را در ي بحث ببينيد، اما روايات باب حج را اطلاع نداشته باشيد، از روايات باب صوم و ساير ابواب

اطلاع نداشته باشد، اين دير اسمش «استفراغ الوسع» نيست؟

جواب: اگر اين اشال مطرح شود ما جواب مدهيم که «استفراغ الوسع» يعن در همان محدوده که مربوط به اين مسئله
است، باب معاملات چه ارتباط دارد به باب صلاة؟ «استفراغ الوسع» يعن اينه وسع و طاقت خودش را هر چه دارد به ميدان
بياورد. اگر احتمال مدهد در باب صوم، روايت مناسب به اين مسئله باشد، آنجا هم مراجعه کند. بنابراين اگر تعريف اجتهاد را

.يريد، منع صغري له وجهاستفراغ الوسع» هم ب»

نقد دوم

اين دليل اصلا ادعاي مدع را اثبات نمکند. مدعا اين است که حصول مله نسبت به ي باب، دون باب آخر امان ندارد.
کسانکه قائل به استحاله تجزي هستند مگويند نمشود که ما بوئيم مجتهد مله استنباط در ي باب دارد اما در ي باب

دير ندارد. اين مدعا است. دليل چيست؟ دليل مگويد اگر کس در ي مسئله بخواهد ظن به حم شرع داشته باشد، بايد بر
ابواب دير آگاه داشته باشد.

وئيم استنباط در يه اگر بکند، براي اينرا اثبات نم ه اين حرف درست باشد، اين مدعحرف ما اين است که بفرض اين
مسئله، متوقف بر قدرت استنباط در مسائل دير است، اين مدعا ثابت مشود، در حالکه اين دليل مگويد استنباط و حصول

ظن در ي مسئله، متوقف بر آگاه ي مسئله است، نه اينه متوقف بر استنباط مسائل دير باشد و بين اين دو فرق وجود
دارد. پس اين دليل دوم هم با اين دو اشال مواجه است.

نتيجه

همانطور که عرض کرديم که اجتهاد مطلق امان دارد و نظريه صاحب فصول را باطل دانستيم، حق اين است که تجزي در
اجتهاد امان دارد. عمده مطلب که در اين باب ذکر کرديم اين است که مله، قابليت ضعف و شدت دارد، مشود ي مله

قوي باشد و ديري داراي مله ضعيفتر باشد.

بحث اصل؛ جريان احام ثلاثه در مجتهد متجزي

بعد از اين مسئله وارد بحث مشويم، گفتيم که براي اجتهاد سه حم ذکر شده؛ 1) «المجتهد لا يجوز له الرجوع ال الغير»، 2)
«يجوز للغير الرجوع ال المجتهد»، 3) «نفوذ قضاوت مجتهد». حالا بحث اين است که آيا اين احام ثلاثه، فقط مختص مجتهد

مطلق است يا اينه در مجتهد متجزي هم جريان دارد؟ بايد ي ي بررس کنيم.



آيا در همين مسئله که استنباط کرده م‌تواند از ديري تقليد کند يا نه؟

اما اول: اگر کس مجتهد متجزي شد، آيا در آن مسئله که خودش استنباط کرده و به ي نظريه رسيد، آيا اين مجتهد متواند در
اين مسئله از ديري تقليد کند يا نه؟

جواب: جواب اين است که روشن است که در اين مسئله نمتواند تقليد کند، براي اينکه ملاک تقليد، رجوع الجاهل إل العالم
است و مجتهد متجزي در اين مسئله عنوان عالم را دارد. اگر بخواهد به ي مجتهد دير رجوع کند، اين از دو حال خارج نيست؛
يا از مصاديق رجوع العالم إل العالم است و اين درست نيست، يا بدتر، از مصداق رجوع العالم إل الجاهل است. براي اينه هر

مجتهد، وقت در ي مسئله به نتيجه رسيد، معنايش اين است که نظر مجتهد دير در اين مسئله باطل است و آن مجتهد در اين
مسئله در جهل مرکب است و در اين مسئله اگر بخواهد به فتواي ديري مراجعه کند، مشود رجوع العالم إل الجاهل.

آيا در همين مسئله که استنباط کرده م‌توان از او تقليد کرد يا نه؟

جواب: همان بحث که قبلا مطرح شد اينجا هم مآيد و آن اينه آيا ادله تقليد را ادله لفظيه تقليد قرار دهيم؟ يا سيره عقلائيه قرار
مدهيم؟

اگر سيره‌ي عقلائيه قرار دهيم، در اين صورت از مجتهد متجزي متوان تقليد کرد. اما ادله لفظيه چطور؟ اگر ادله لفظيه قائم بر
جواز تقليد بود، در اين صورت اين دليل لفظ، مجتهد متجزي را هم شامل مشود يا خير؟

در روايت، کلمه «عالم» و کلمه «فقيه» و کلمه «مجتهد» داريم. قد يقال: بوئيم که اين کلمات از مجتهد متجزي انصراف دارد.
وقت در روايات مگويند «من کان من الفقهاء»، يعن ي فقيه که ي مقدار معتدٌ بهي از احام را استنباط کرده باشد. اما

اگر فقيه در ميان صد هزار مسئله، ي مسئله را استنباط کرده، اين را شامل نمشود و گفتهاند که اين لفظ فقيه و عالم و
مجتهد، انصراف دارد و شامل مجتهد متجزي نمشود.

نته: نته‌اي که اينجا در کلمات به آن توجه نشده اين است که ما مگوئيم سيرهي عقلائيه اين است که اگر ي مجتهد متجزي
در ي مسئله استنباط کرد، شما متوانيد در آن تقليد کنيد و ما گفتيم که ادله لفظ تقليد، انصراف دارد. بحث اين است که آيا

اين دليل لفظيه متواند نسبت به سيره، رادعيت و مانعيت داشته باشد يا خير؟

اگر گفتيم از سيره عقلائيه رادعيت دارد، در اين صورت سيره عقلائيه حجيت ندارد. اما اگر گفتيم رادعيت ندارد؛ در اين
صورت سيره عقلائيه حجيت دارد.

به نظر مرسد که رادعيت در کار نيست، بر خلاف موارد دير که شما ي روايت پيدا نمکنيد که بويد: مثلا فلان عمل حرام
است، اما سيره عقلائيه آن عمل را جايز بداند.

اما در اين مسئله و مسئله تقليد، متلم در مقام اين نبوده که مانع از سيره عقلائيه شود، در رادعيت نسبت به سيره عقلائيه، بايد
خود امام(ع) در مقام اين باشد که سيره عقلائيه را ردع کند، ولو با اين روايت، اما در اينجا در مقام ردع نيست. اينجا فقط در

مقام بيان اصل تقليد است. اصل تقليد آن مقدار که هست يعن ما باشيم و ادله لفظيه، ادله لفظيه مگويد دليل نداريم که بتوان
از مجتهد متجزي تقليد کرد، فقط دليل بر مجتهد مطلق داريم. اين نمتواند رادعيت از سيره عقلائيه داشته باشد. در رادعيت از

سيره عقلائيه، بايد متلم در مقام ردع باشد. در مثال «احل اله الْبيع و حرم الرِبا»، اين «و حرم الرِبا» در مقام ردع سيره

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


عقلائيه است.

اشال: اگر ي دليل قابليت و صلاحيت براي رادعيت داشت، آيا چنين دليل کاف است براي اينه بوئيم اين سيره دير براي
ما حجيت ندارد؟

جواب: اين برمگردد به اين بحث که اگر ما در سيره عقلائيه امضا را لازم بدانيم، نتيجه اين مشود. اگر اين دليل هم نبود و
گفتيم اين سيره حجيت ندارد. اگر در سيره عقلائيه گفتيم امضا لازم ندارد، فقط منع از طرف مولدليل بر امضا نداشتيم، م

وارد نشده باشد، اين منع دير منحصر به منع صريح مشود، دير دليل که فقط صلاحيت براي رادعيت را دارد دير شامل او
نمشود.

گويد بين مجتهد مطلق و متجزي فرقگويد فقط از مجتهد تقليد کن، سيره عقلائيه منتيجه: در مجتهد متجزي، ادله لفظيه م
نيست. بعد از اين نته اشاره شد که آيا اين دليل رادعيت دارد يا نه؟ به اين نتيجه رسيديم که اولا متلم در مقام ردع باشد، ثانياً

ردعش هم بايد ردع صريح باشد و اينه ي دليل، فقط قابليت رادعيت را دارد، اين کفايت نمکند.

بحث سوم:

بحث سوم که باق مماند اين است که آيا قضاوت مجتهد متجزي نافذ است؟ اين بحث مهمش در باب قضا است، اما در اينجا
ي اشاره به آن مکنيم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


