
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۰۷ خرداد ۱۳۸۷

بیع
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
 

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

جواب چهارم میرزای شیرازی(ره) از اشال تمس به عام در شبهه مصداقیه

مرحوم امام(رض) بعد از نقل سه جواب مرحوم میرزای شیرازی(ره) مفرمایند جواب عمده، این جواب اخیر (جواب چهارم)
است. میرزا(ره) فرموده است که ما بوییم بعد از آن که عقد، انشاء مشود، از نظر عرف، عقد باق است و فسخ تاثیر ندارد و
باق وییم عقد از نظر عرفلو این که از نظر شرع، فسخ موثر واقع شود، اما همین مقدار که متعاقدین که عقد را انجام دادند، ب
است و عرف بقای عقد را اعتبار مکند. فسخ از نظر عرف موثر نیست، عرف مگوید اگر بعداً احدهما فسخ کردند، این فسخ

موثر نیست و لو این که مطلب سوم را بوییم که فسخ از نظر شرع موثر است. این اجمال جواب مرحوم میرزاست.

توضیح جواب در بیان امام(ره)

امام(رض) در توضیح این جواب مفرمایند ما ابتدا باید ی مطلب را در موضوعات توین که متعلق احام واقع مشود ذکر
کنیم، بعد بوییم این موضوعات اعتباری هم مانند موضوعات توین است. م فرمایند اگر ی موضوع توین متعلق برای

حم واقع شد، مولا فرمود «اکرم العالم»، بعد فرمود «لا ترم الفساق من العلماء»؛ آیا حالا که مولا مگوید «لا ترم
الفساق»، مخواهد بوید عالم فاسق، عالم نیست و مخواهد در این موضوع توین تصرف کند یا خیر، وقت شارع مگوید
خواهد تصرف کند، عالم فاسق هم عالم است، اما شارع یعالم نم ؛ یعنوینرم الفساق»، با این جمله در موضوع تلا ت»

تخصیص مزند و مگوید عالم فاسق را اکرام نن و عالم عادل را اکرام کن.

خواهد در آن موضوع تصرفکند، نمرا ذکر م مح آید یه شارع ماین چنین است که بعد از این ویندر موضوعات ت
» در کتاب ماسب محرمه این مطلب را بیان لاطبِالْب مَنيب مَالوملُوا اكتَا » فرماید قبلا در آیه شریفه انجام دهد. م وینت
کردیم که اگر در موردی ی شء عنوان باطل عرف را داشت اما شارع آن را استثنا کرد، این استثنا کشف از این مکند که

شارع در این موضوع تصرف کرده است. مثلا در اکل مال فرزند، اگر پدر به مقداری که خودش نیاز دارد در مال فرزند تصرف
کند، در این اکل مال پدر نسبت به فرزند، عرف مگوید این باطل است و پدر حق ندارد مال بچه را بردارد. اما اگر شارع آن را

تجویز کرد، م فرمایند اینجا ما کشف از این مکنیم که عرف اینجا اشتباه کرده است و شارع این را باطل نیمداند.

نه اینه بوییم شارع این را باطل مداند اما اگر این باطل را انجام دهد اشال ندارد. یا در اکل ماره (طبق نظر و فتوای
مشهور در اکل ماره که با شرایط، به مقدار نیاز بردارد و بخورد) عرف این را باطل مداند. عرف مگوید اگر شاخه درخت
من در مسیر افتاده، مال مال است و شما حق نداری از آن بخوری، اما وقت شارع اجازه داد، این تجویز شارع، تصرف در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


اصل موضوع است، یعن شارع مخواهد بوید اینجا اشتباه مکنید مگویید باطل است، اینجا باطل نیست. یا در باب سلب
مالیت از ی مال، مثلا عرف، خمر را مال مداند، اما شارع مآید از آن سلب مالیت مکند. در باب باطل؛ «باطل» یعن آن
که اثری بر او مترتب نیست، شارع نمتواند بوید اگر این معامله واقع شد، من اثر را بر آن مترتب مکنم اما باطل هم باشد،

جمع بین این دو نمشود.

باطل آن است که اصلا هیچ اثری بر آن مترتب نشود، اگر شارع ی جا ی اثری را مترتب کرد، ما کشف از این مکنیم که این
باطل نیست. مثلا در عقد فضول، اگر در عقد فضول شارع اثر بر آن مترتب کرد، گرچه عرف هم عقد فضول را باطل بداند،

این کشف از این مکند که واقعا فضول عنوان باطل را ندارد. نتیجه این قسمت توضیح فرمایش امام(ره) این شد که بعض از
موضوعات بخاطر خصوصیت که دارند، یعن معنای کلمه «باطل» یعن آن که اثر ندارد، جای که شارع اثر بر آن بار کرد،
دیر نمتوانیم بوییم موضوع موجود است، نمتوانیم بوییم باطل هست اثر هم برایش مترتب است، جمع بین متناقضین

مشود. در چنین مواردی ما مگوییم شارع تصرف موضوع مکند.

اگر ی جا عرف مگوید مال هست، شارع آمد گفت هرچه در این مال معامله کنید من این را باطل میدانم، کشف از این مکند
که از این سلب مالیت کرده است. در برخ موارد تصرف موضوع کرده است. اما جای که این خصوصیات را نداشته باشد،
اگر شارع در مقابل «أکرم العالم» گفت «لا ترم الفاسق»، اینجا تصرف موضوع نیست، اینجا مسئله تخصیص مطرح است.

نمتوانیم بوییم شارع مخواهد بوید من عالم فاسق را عالم نمدانم و عالم  را فقط  عالم عادل میدانم. بله شارع مگوید
عالم فاسق هم عالم هست، اما اکرامش واجب نیست.

عنوان تخصیص و خروج حم دارد. در باب بیع، وقت شارع بیع ربوی را باطل مکند و مگوید فاسد است، آیا مخواهد
بوید بیع ربوی اصلا بیع نیست، یا نه آنجا بیع هست، اما بیع است که فاسد است؟!! در موضوعات توین مثل «عالم» (البته

امر واقع ه اینجا همه مثالها را کنار هم آوردهاند، اما «مالیت» و «بطلان» امر اعتباری هستند، اما «عالم بودن» یو لو این
است) مسأله این چنین است، اگر شارع برخلاف عرف، تصرف را انجام داد، این تصرف، تصرف موضوع نیست. حالا

مفرمایند در موضوعات اعتباری هم همینطور است. موضوعات اعتباری مثل عقد، عهد، ملیت و زوجیت. مفرمایند اینها هم
ملحق به همین موضوعات توین است، یعن اگر شارع در این موضوعات، تصرف را انجام داد، موضوع را بهم نمزند.

مثلا الان ی عقدی است که از نظر عرف باق است، اگر شارع ی فسخ را مؤثر واقع کرد، معنای مؤثر بودن فسخ این نیست
که این عقد لیس بعقد، بله «هذا عقدٌ»، اما عقدی است که فسخ شده است. اگر شارع مآمد با مسأله تاثیر فسخ، در این

موضوع اعتباری تصرف مکرد، اینجا این تمس به عام در شبهه مصداقیه مشد. تعبیر دیری را در مورد خود فسخ را بیان
کنیم؛ فرمودهاند اگر شارع، در ی جا فسخ را مؤثر قرار داد در حال که عرف این فسخ را موثر قرار نمدهد، مفرمایند در

اینجا ما نمتوانیم بوییم این اصل از موضوع خودش خارج مشود؛ «هذا عقدٌ»، عقدی است که فسخ شده است. اگر با مؤثر
قرار دادن فسخ، عقد از عقد بودن خارج مشد، اینجا مگوییم تمس به عام در شبهه مصداق است.

هستند و با تصرف شارع، انقلاب وینفرمایند موضوعات اعتباری مثل عهد و عقد، ملحق به موضوعات تپس دقت کنید؛ م
در این موضوعات ایجاد نمشود، بله تصرف به منزله تخصیص است. در همینجا مسأله بیع ربوی را مثال مزند، اگر شارع

گفت بیع ربوی حرام و باطل است، معنای این کلام این نیست که بیع ربوی از بیع بودن خارج است. عقلاء در بیع ربوی مر
تبادل اضافات را اعتبار نمکنند؟ در ابتدای بحث بیع، راجع به حقیقت بیع گفتیم بیع «تبادل اضافتین» است. تبادل در اضافات
است. در بیع ربوی هم تبادل در اضافتین را اعتبار مکنند، تا الان این مال اضافه به این بایع داشت، الان اضافه به مشتری پیدا

مکند و بالعس؛ ثمن اضافه به مشتری داشت حالا اضافه به بایع پیدا مکند. شارع هم وقت مگوید «حرم الرِبا»، نمخواهد
فرمایند «ففگیرند این است که مدهد. نتیجهای که متخصیص انجام م ه در اینجا یوید بیع ربوی، بیع نیست، بلب

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


المقام لو قلنا بأنّ البیع العرف یصیر بسبب الفسخ المؤثّر شرعاً منفسخاً، و یصیر اعتبار البقاء و عدم الانفساخ به بواسطة
حم الشارع منقلباً إل‌ عدمه عرفاً، تصیر الشبهة مع الش ف التأثیر موضوعیة»؛ در ما نحن فیه چه زمان شبهه، شبهه

مصداقیه م شود؟

 زمان که بوییم با این تصرف شارع، انقلاب در موضوع ایجاد شده است. اگر بخواهد انقلاب در موضوع ایجاد شود، شبهه،
شبهه مصداقیه مشود. بوییم این فسخ شارع (فعلا از ما نحن فیه که بحث أصالة اللّزوم است بیرون مرویم) در آن مواردی

که فسخ از نظر شرع موثر است، بوییم این فسخ أصلا این بیع عرف را منفسخ مکند، و موضوع منقلب مشود، اگر
موضوع منقلب مشود، مفرمایند این شبههی مصداقیه است. «فف المقام لو قلنا بأنّ البیع العرف یصیر بسبب الفسخ

المؤثّر شرعاً منفسخاً، و یصیر اعتبار البقاء و عدم الانفساخ به بواسطة حم الشارع منقلباً إل‌ عدمه عرفاً، تصیر الشبهة مع
الش ف التأثیر موضوعیة»؛ اما اگر گفتیم بعد از عقد، بقای عرف عقد هست، حالا که بقای عرف عقد هست، اگر از طرف
شارع در همان مواردی که فسخ را مؤثر مدانیم ی فسخ وارد شد، بوییم این فسخ مؤثر از قبیل تخصیص حم است،

یعن موضوع باق است، و نسبت به عقدی که بقای عرف دارد از حالا به بعد دیر وفا واجب نیست. تخصیص حم در اینجا
یعن تا حالا وفا واجب بود از حالا به بعد وفا واجب نیست. موضوع محفوظ است، موضوع عبارت از «عقد» است، آن عقدی

که از نظر عرف باق است، الان هم باق است، موضوع هست اما تا حالا وفا واجب بود، از حالا به بعد وفا واجب نیست. اینجا
شبهه، شبهه مصداقیه نمشود. این خلاصه جواب چهارم که ایشان م فرمایند عمده در جواب، همین جواب است و ظاهر این
است که امام(ره) این جواب را پذیرفتهاند. چون بعد از این، وارد جواب مرحوم محقق اصفهان(ره) مشوند و این توضیحات

را هم خود امام(ره) برای فرمایش مرحوم آقا محمد تق شیرازی(ره) ذکر کردهاند.

نقد استاد بر جواب چهارم

اینجا ما این نته را عرض کنیم آیا مرحوم شیرازی از این که مفرمایند عقد عرفاً باق است، باز مخواهد سبب تنها را بوید؟
مگوید سبب عقد عرفا باق است؟ یعن شما اگر به دقت عقل ناه کنید، دقت عقل همان زمان است که دارد انشاء مشود،

اما عرف مگوید سبب عقد باق است، اگر این باشد، همان اشال قبل امام(ره) وارد است.

به ایشان عرض مکنیم شما قبلا اشال کردید که وفای به سبب معنا ندارد، اینجا نیز باید آن اشال جاری شود. اگر مراد
وییم مسبب عرفا باقاست، مسبب اختصاص به عرف ندارد. ما نیاز نداریم که ب ب باقمرحوم شیرازی(ره) این است که مسب
است. سبب که آمد، مسبب بعد از او(ملیت) هم هست، استمرار هم دارد، نیازی به این که بوییم عرفاً این باق است نداریم. و
ظاهر عبارت مرحوم میرزا(ره) مگوید «العقد باق عرفا»، ظهورش در همان انشاء عقد است نه مسبب. بله، اگر بوییم اصلا با
قطع نظر از شرع، این مسبب عرفا استمرار دارد، کاری هم به شرع نداریم، مسبب عرفا استمرار دارد، یعن عرف مگوید هنوز

ملیت هست و مراد از عقد هم همین مسبب است، مگوییم بعد از آنه فسخ میاید، شما خروج حم چونه معنا مکنید؟

مخواهید بویید این ملیت هست فسخ شده است، نم شود این حرف را زد. بله، متوانیم بوییم عقد عرفا باق است، اما
باز به همان سبب بر مگردد. عل أی حال در این نته مقداری دقت کنید که شما که مگویید عقد عرفاً باق است؛ اگر سبب

را مگویید، اشال قبل وارد است، اگر مسبب را مگویید، تخصیص حم معنا ندارد. شما اگر گفتید ملیت باق است،
فسخ که آمد دیر نمگویید از حالا به بعد موضوع ملیت از بین مرود. یعن اینجا ملیت که مسبب است، خودش عنوان

موضوع را دارد، دیر فسخ که آمد ملیت نیست. در ادامه بحث ی جواب مرحوم اصفهان(ره) و ی وجه دیر را بیان
خواهیم کرد.



و صل اله عل سیدنا محمد  و آله اجمعین.


