
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۴ مهر ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحیم

خلاصه ی بحث گذشته

که صاحبان کتب اربعه بر کتب خودشان دادند، روایات ملاحظه فرمودید که مرحوم صاحب وسائل معتقد است طبق شهادت
که در این کتب اربعه آمده است تماما قطع الصدور از معصوم(ع) است. و همچنین ادله ی که ایشان اقامه نمود، آن ادله دائره

اش اختصاص به کتب اربعه ندارد، بر طبق آن ادله تمام روایات که در اصول مصنفه و در اصول اربعمائه آمده است و
اصحاب ائمه آن روایات را جمع آوری کرده اند تا زمان محمدون ثلاث هر کتاب از این کتاب های که امامیه تصنیف کرده

است تماما قطع الصدور بوده و صدورش از معصوم(ع) مسلم بوده است. عمده ی کلمات صاحب وسائل را در جلسات قبل
نقل کردیم، مرحوم محقق خوئ در مقدمه معجم رجال الحدیث(در صفحه 22) محور بحث را عمدتا روی کتب اربعه آورده اند و

م فرمایند: «اخباری ها ادعا دارند که اخبار کتب اربعه قطع الصدور است» و در مقام مناقشه بر این کلام بر م آیند. در
بحث امروز کلمات ایشان را هم نقل م کنیم و ببینیم که آیا این کلمات را که ایشان فرمود ه اند اولا ف نفسه قابل قبول است یا
نه؟ و ثانیا آیا به جمیع آنچه که صاحب وسائل بر او استدلال کرده با این کلمات ایشان ما م توانیم پاسخ بدهیم یا خیر؟ مرحوم
محقق خوئ بحثشان در چند مطلب است، ی مطلب این است که اصلا این ادعا ف نفسه باطل است «لا اساس له ف نفسه.»
ه افاده علم کند» این حرف هم حرف باطلوجود دارد برای این کنند که قرائن فرمایند: «اگر اینها ادعا م و در مطلب دوم م

است.

در مطلب سوم م فرمایند: این ادعا که «اخبار کتب اربعه قطع الصدور هستند » واضحه البطلان است. و کلمات را از خود
مولفین کتب اربعه یعن از صدوق و کلین و شیخ نقل م کند که این مطلب را اثبات م کند، که خود اینها هم قائل به چنین
مطلب نبوده اند. و در مطلب چهارم فرماید: روایات کتب اربعه را را ملاحظه کنید و ببینید آیا به وجود این روایات م شود

قطع پیدا کرد به اینه اینها از معصوم(ع) صادر شده است؟ پس مرحوم آقای خوئ(قدس سره) در محور این چهار مطلب در
وییم این روایات قطعفرمایند: «اساسا این مطلب که ما ب مقدمه معجم الحدیث بحث کرده ا ند. اما محور و مطلب اول م
الصدور است ف نفسه اصلا باطل است» چرا؟ دو دلیل ذکر کرده اند، دلیل اول م فرمایند: «چطور م شود ی روایت که

واحد عن واحد ی از ی دیر نقل م کند ما بوییم این مفید قطع است»؟ ی جماعت که نیامده اند برای ما نقل کنند؛ این
روایات غالبا زید از عمرو و عمرو از بر نقل کرده است. روایات که واحد عن واحد نقل شده است چطور م تواند مفید برای

قطع باشد؟

و ثانیا م فرمایند: در میان این روات و اشخاص که در کتب اربعه وجود دارند افرادی هستند که معروف به کذب هستند،
افرادی هستند که معروف به وضع هستند، جعل م کردند روایت را، جاعل روایت بودند. در میان همین روات که در کتب اربعه
الصدور هستند و قطع به صدور م وییم این روایات برای ما قطعتوانیم ب ونه ما مچنین افرادی هستند، چ وجود دارد ی

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آورد؟ با بیان این دو دلیل م فرمایند اساس این ادعا و مطلب اساس باطل است. نته ی که ما بر این فرمایش ایشان عرض
م کنیم این است که: اخباری ها این ادعا را ندارند، نم خواهند بویند این روایت به خودی خود ولو اینه ی از ی نقل

گویند این روایات شوند، اخباری ها م کرده است این برای ما مفید قطع است؛ اخباری ها عمدتا از راه تجمیع قرائن وارد م
که در کتب اربعه آمده اینها ی قرائن همراهشان هست که برای ما قطع به صدور م آورد. لذا ایشان هم وارد همین مرحله دوم

م شود که مرحله دوم این است که این قرائن چیست؟ این که بوییم ما قرائن داریم بر اینه این روایات قطعا از معصوم
صادر شده است این قرائن چیست؟

م فرماید: عمده قرائن که در کلمات اخباری ها آمده است این است که اصحاب ائمه(ع) اهتمام عجیب داشتند برای ثبت و
ضبط حدیث، احادیث را م نوشتند و آنها را مراقبت م کردند، عمده این داب اصحاب و اهتمام شدید اصحاب بر این امر
بوده. م فرمایند که ما قبول داریم شما م گویید اصحاب ائمه اهتمام بر اینار داشتند این مطلب برای ما روشن است اما
شما از این اهتمام چه نتیجه را م خواهید بیرید؟ از این اهتمام نتیجه م گیرید که علم به صدور این روایات از معصومین

محقق است، وقت اصحاب ائمه ی اهتمام این چنین داشتند برای ما عادتا علم م آورد به صدور این روایات از ائمه
معصومین. مرحوم آقای خوئ م فرمایند: «ما اهتمام ائمه و اصحاب را قبول داریم، داب اصحاب را قبول داریم اما این نتیجه
که عادتا برای ما علم به صدور این روایات از ائمه معصومین بیاورد چنین نتیجه ی را قبول نداریم. چهار مطلب در اینجا دارند

که بعض از اینها مورد قبول ما هست و بعض هایش هم مورد مناقشه است. مطلب اول این است که م فرمایند: « شما
م که اصحاب ائمه(ع) و خود ائمه در شرایط تقیه زندگ الصدور است در حال ویید این روایات قطعتوانید ب چطور م

کردند؛ و شرایط تقیه شرایط بوده که قدرت این که ی روایت را بنحو علن مطرح کنند نبوده، نم توانستند علن ی روایت را
نشر بدهند» م فرمایند با وجود این قضیه شرایط شرایط تقیه بوده، شما اگر بخواهید بویید که روایت مفید برای قطع است

یعن م خواهید بویید روایت یا متواتر است یا قریب به تواتر است وقت شرایط تقیه بوده نم توانستند برای دیران نقل کنند،
وقت نتوانند برای دیران نقل کنند چونه تواتر تشیل م شود؟

تواتر وقت است که بیایند برای جمع بویند ده نفر، پانزده نفر بویند ما شنیدیم که زراره از امام صادق این مطلب را نقل کرد
که امام این را فرموده است؛ اما وقت شرایط شرایط تقیه بوده قدرت نشر علم و روایت را نداشتند چطور م تواند تواتر محقق

بشود. بنابر این، ایشان م فرمایند ما نم توانیم بوییم این اهتمام ائمه طاهرین برای ما قطع به صدور این روایات از
معصومین م آورد؛ آن وقت مثال م زنند به ابن اب عمیر م فرمایند: ابن اب عمیر مدت زیادی در زندان بود، در ایام هارون
الرشید وقت او را گرفتند، روایات را که ابن اب عمیر از ائمه معصومین نوشته بود خواهر ابن اب عمیر برداشت برد دفن کرد

که مبادا این روایات دست حام وقت بیفتد و حام وقت بفهمند که مثلا موس بن جعفر(ع) چه مطالب را فرموده است. و این
روایات دفن شد و تاریخ دارد که سیل آمد و آن منطقه را از بین برد و عمده زیادی آن روایات هم از بین رفت.م فرماید

اصحاب دیر ائمه هم اینطور بوده یعن اینطور نبوده این اصول اربعمائه آنچه که ابن اب عمیر از موس بن جعفر م شنیده
بتواند این را کاملا برای مردم در مسجد در حضور جماعت نقل کند تا اینه بتواند عدد تواتر تشیل شود تا مفید قطع بشود.

اشالات حضرت استاد بر فرمایش مرحوم خوئ(قدس سره)

اشال اول: تقیه چه منافات با قطع به صدور دارد؟ اساسا آن روایات که از روی تقیه هم صادر م شود ما قطع به صدور آن
روایات داریم؛ منتها م گوییم جهت صدورش جهت تقیه ای بوده، بل تقیه سبب م شود ی روایت که مخالف با تقیه است

نقل نشود این درست است اما آنهای که نقل شده است و آنهای که در دست مردم آمده معلوم م شود که تقیه مانعیت نداشته،
در مورد این روایات تقیه مانع م شود از اینه آن روایت که مخالف با تقیه است برای مردم نقل نشود این مقدار درست است.
گیرد؛ پس اولا تقیه با قطع به صدور روایات موجوده، حالا روایات ابن اب را که مخالف با تقیه نبوده که نم اما جلوی روایات



عمر از دست مردم رفت ی مقدار زیادش، اما آن اصول که در اختیار مردم بوده و مردم هم اطلاع داشتند، مومنین اطلاع
داشتند این تقیه با قطع به صدور این روایات منافات ندارد. اشال دوم: طبق این بیان که ایشان در مطلب اول فرمودند لازمه

اش این است که ما دیر اصلا خبر متواتر عن الصادقین(ع) نداشته باشیم؛ وقت م فرمایند شرایط تقیه آنطور بوده برای ما
قطع به صدور نم آورد لازمه اش این است که ما خبر متواتر عن الصادقین نداشته باشیم؛ در حال که ما بالاخره خبر متواتر
هم داریم از امام باقر و امام صادق. حالا در اینه تعداد اخبار متواتر چقدر است اختلاف است، مختلف هم نقل م کنند. اما

این استدلال شما نتیجه اش این است که ما خبر متواتر نداشته باشیم.

لذا ایشان از این مطلب اول خودشان هم عدول مینند، در مطلب دوم م فرمایند: بر فرض که بوییم اهتمام ائمه آن وقت باز
این نات که آن روز عرض کردیم از کلام صاحب وسائل ائمه خودشان اهتمام داشتند یعن امر به کتابت میردند حت روات

در مجلس خود امام م نوشتند یا اگر در مجلس نم نوشتند در احوالات آنها دارد بلا فاصله م رفتند منزل بلا فاصله روایت را
کردند؛ اخباری ها م کردند بر امام(ع) و امام مجددا ملاحظه م آوردند عرضه م شد م نوشتند، روایات جمع که م م

گویند این اهتمام و این برنامه اصحاب علم م آورد، ایشان در این مطلب دوم م فرمایند خیل خوب بر فرض که ما بوییم
علم م آورد علم به چه م آورد؟ متعلق این علم چیست؟ آیا علم به این م آورد که این اصول ا ربعمائه از مصنفینش صادر
شده است و آنها این روایات را در این کتاب نوشته اند؟ یا علم م آورد به اینه این روایت را امام فرموده است؟ م فرمایند:

آنچه را که ما م توانیم نتیجه بیریم علم به صدور این اصول از صاحبان و ارباب این اصول است، نه علم به صدور از
معصومین، چرا؟ اولا: برای اینه م فرمایند همین چهار صد نفر اصول اربعمائه اینها اولا اینه همه شان عادل و موثق نبودند؛

اگر خود اینها صد در صد عادل بودند و موثق ی حرف بود اما در میان اینها احتمال کذب برخ از اینهاا وجود دارد، این.

روایت است اما ی عمیر آدم صادق القول ن است ابن ابو ثانیا: اگر احتمال کذب نباشد احتمال اشتباه که وجود دارد، مم
را از امام شنید امام فرموده یجوز او بوید یجب، امام فرموده یجوز او بوید لا یجوز احتمال اشتباه وجود دارد. در ادامه

مطلب ایشان ی روایت را از حذیفه بن منصور که ی از صاحبان اصول اربعمائه است م فرماید شیخ طوس ی روایت را
از ایشان نقل کرده است، روایت چیست؟ محمد بن اب عمیر از حذیفه بن منصور از امام صادق(ع) که «ان شهر رمضان لا

روز کمتر نم ماه رمضان از س (.داریم که معروف به روایات عددیه است روایات در بین روایات ی)«ینقص عن ثلاثین یوما
شود. آن وقت شیخ فرموده :«و هذا الخبر لا یصح العمل به من وجوه‐ به این خبر نم شود عمل کرد، چرا؟ وجه اول این

است‐ ان متن هذه الحدیث لا یوجد ف ش من الاصول المصنفه و انما هو موجود ف الشواذ من الاخبار» فرموده متن این
حدیث در اصول مصنفه امامیه نیامده، در کتب روای که روایات شاذه را نقل م کنند آمده است.

و وجه دوم «ان کتاب حذیفه عری منه» وقت ما به کتاب حذیفه مراجعه م کنیم این روایت در کتاب حذیفه نیامده است؛ بعد
مرحوم آقای خوئ م فرمایند: «ولو کان هذه الحدیث صحیحا عنه لضمنه کتابه» اگر این حدیث صحیح باشد از حذیفه باید در

کتابش م آمد نتیجه که مییرند م خواهند بوید شیخ طوس در صحت این حدیث از حذیفه تردید دارد در حال که ناقل از
شیخ طوس عمیر است اما مع ذل عمیر است که از اجلای روات است. چرا با این که ناقل محمد بن اب حذیفه محمد بن اب

در صحت این روایت تردید دارد؛ آقای خوئ م فرمایند برای اینه احتمال دارد شیخ احتمال داده محمد بن اب عمیر اینجا
اشتباه کرده است، احتمال سهو و اشتباه در حق محمد اب عمیر را داده است بعد فرمود: «اذا کان مثل هذه الروایه لا یحم

بصحتها فما حال الروایات الت یروی ها الضعفا و المجهولون» اگر ی روایت که راوی اش محمد اب عمیر است شیخ آمده رد
کرده فیف به آن روایات که رواتش یا ضعیف هستند و یا مجهول.



اشا ل و نقد حضرت استاد بر مطلب دوم مرحوم محقق خوئ(قدس سره)

بر این مطلب دوم سه اشال وارد کردیم، اشال اول: با این بیان که اخباری ها دارند که ائمه امر م کردند به کتابت و روات
م نوشتند، عرضه م کردند این کتاب را بر امام اصلا بخواهیم این را بصورت دسته بندی کنیم مجموعه کلام اخباری ها و

کردند در مجلس امام یا بلا فاصله در منزل م مدعای آنها که این اتفاقا بر طبق روایات متعدده هم هست ائمه امر به کتابت م
نوشتند، سوم م آمدند عرضه م کردند بر ا مام، چهارم اخباری ها م گویند ائمه مومنین را به همین اصول ارجاع دادند یا

اگر مومنین بر طبق این اصول عمل م کردند تقریر کردند و تایید کردند آیا این مدعای اخباری ها اگر ثابت باشد ما فقط قطع
به صدور این اصول از ارباب این اصول پیدا م کنیم یا اگر این مدعا چهار مرحله اش درست باشد قطع به صدور روایات از

ائمه پیدا م کنیم. اشال دوم: فرمودند در میان صاحبان اصول بعض ها هستند که موثق و عادل نیستند احتمال کذب در
موردشان هست، م گوییم اخباری ها گفتند باشد ما چون قرائن داریم بر اینه این روایت از امام(ع) صدر شده است با وجود

قرائن خود صاحب اصل هم اگر کاذب هم باشد اشال ندارد؛ حت گفتند اگر صاحب ی اصل منحرف از امامت هم شده
باشد با آن برخورد شدیدی که با منحرفین از امامت داشتند چه نیازی است که ما بوییم در میان صاحبان اصول افرادی

هستند اینها موثق نیستند! خوب نباشد.

اشال سوم: همین شاهدی که ایشان آوردند روایت که ابن اب عمیر از حذیفه بن منصور نقل کرده است اتفاقا این درست بر
عس مطلوب و مدعای مرحوم آقای خوئ است؛ چرا؟ از شیخ سوال م کنیم آقا تو چرا به این روایت عمل نم کن! خودش
تصریح کرده : «ان کتاب ان کتاب حذیفه بن منصور عری منها» ما مراجعه کردیم این روایت در کتابش نبوده، این روایت در

اصول مصنفه نیامده است، و اخباری ها مجرد آمدن ی روایت در ی اصل را هم گفتند برای ما یقین آور نیست، باید در چند
اصل بیاید یا اگر در ی اصل آمده آن اصل صاحبش خیل معروف باشد و الا چهارصد اصول(اربعمائه) بوده بوییم آقا اینها

م گویند هر روایت در هر عصری آمد نه، بالاخره با قرائن که بخواهند بویید این چنین است .حالا خود شیخ طوس م گوید
احتمال اشتباه و سهوی را در مورد ابن اب وییم شیخ طوسه ما باین روایت در کتاب حذیفه بن منصور نیامده است؛ نه این

عمیر دارد؛ لذا این مطلب دوم هم مطلب صحیح به نظر نم رسد ما حالا در اینجا به همین مقدار اکتفا م کنیم. و آقایان ادامه
کلام مرحوم آقای خوئ را دنبال کنند، حتما ببینند مقدمه معجم را تا ما بعد از اینه کلمات ایشان را تماما نقل کردیم و مورد
بحث قرار دادیم ببینیم که انصافا نات خیل دقیقتری را ایشان بیان فرموده اند، حالا این دو مطلب را که گفتیم چندان مطلب

مهم نیست، نات محمتری را در ادامه مطلب دارند بله إن شاءاله در روز شنبه بتوانیم این بحث را تمام کنیم.

بحث اخلاق

در خطبه متقین(در نهج البلاغه) تعبیری را امیر المومنین(ع) بعنوان ی از صفات متقین بیان فرموده اند، فرموده: « عظم
الخالق ف انفسهم فصغر ما دونه ف اعینهم» این صفت بسیار مهم و با اهمیت است که امیر المومنین برای متقین بیان فرموده
اند. وجود این صفت آثار تربیت، اعتقادی و اخلاق بسیار فراوان برای انسان دارد. و اگر ما بتوانیم تلاش کنیم به مقداری از

این صفت نایل شویم این برای ما بسیار با ارزش خواهد بود. حضرت م فرمایند: «متقین کسان هستند که در نفوسشان
عظمت خالق همیشه موجود است ‐ عظم الخالق ف انفسهم» یعن اصلا بزرگ و عظمت خداوند متعال همیشه در یاد آنها و در
وجود آنهاست؛ انسان گاه به یاد خدا م افتد، گاه ی مرحله بیشتر، اگر موفق شود نماز بخواند، موفقتر شود نماز اول وقت
بخواند، موفقتر شود نافله بخواند، اینها همه اش از مصادیق ذکر خداست، تعظیم خالق به نظر انسان م رسد که این ی مرتبه
بالاتر از یاد خداست، انسان نماز م خواند از اول نماز تا آخر نماز هم ممن است موفق به یاد خدا باشد اما این عنوان عظم

الخالق ی عنوان خیل بالاتر از آن است .



شما ببینید این ذکر «لا اله الا اله» که بالاترین اذکار است و مفتاح برای خیل از اذکار است، انسان وقت بر این ذکر مداومت
داشته باشد برای این است که م خواهد به این نقطه برسد، خود تبیر فقط برای این است که انسان م خواهد به این نقطه

برسد، این که انسان بدوی نمازش و ختم نمازش تبیر دارد و بعد از نمازش هم مثلا 34 مرتبه ترار م کند این فقط برای این
نیست که من اعتقاد دارم به اینه خدا بزرگ است، این ی مرحله اش است، برای این است که وجود و بزرگ خدا را در نفس

خودم متجل کنم، تجل عظمت خدا در نفس چطوری است، آثارش چه است، این که خداوند بزرگ باشد در نفس انسان این
معنایش این است که دیر ماسوی اله(حت خودش) هیچ رن و ارزش و اعتبار وجودی اصلا ندارد؛ و همه مشلات و همه بد

بخت های ما از این است که برای خودمان اعتبار قایل م شویم، برای خودمان ی محل از اعراب قایل م شویم، برای
شود، ما باید این مرحله را خیل شود که عظمت خالق در نفس انسان کم رن شویم و این سبب م ران هم اعتبار قایل مدی

ر در پیش من خیلوییم خدا دیروز و دو روز انسان به این مرحله برسد، به مجرد تصور ب شود با ی تلاش کنیم، البته نم
بزرگ است.

انسان به والدینش خیل علاقه دارد برای آنها ی احترام خاص قایل است، اگر ی کس در مقابل آنها کوچترین اهانت و
تنقیص را داشته باشد بر آشفته م شود، آیا ما در مورد خداوند واقعا همینطور هستیم! آیا خداوند در وجود ما واقعا این چنین

است؟ اگر انسان واقعا ببیند این عظمت خدا در نفس او چطور است، ببیند که واقعا نسبت به دین خدا،نسبت به احام خدا،
نسبت به آن چیزی که خدا فرموده چقدر انسان اهتمام دارد! چقدر انسان برایش اعتبار قایل است! اگر ی موردی مورد شبهه

بود امان ندارد انسان متق به شبهات تن بدهد و شبهات را انجام بدهد برای این که این با عظم الخالق ف انفسهم سازگاری
ندارد؛ ما طلبه هستیم بجای اینه واقعا روز به روز در این مسیر عظم الخالق پیش برویم روز به روز توجیهات پیدا م کنیم برای

اینه خودمان هم مرتب ی سری اموری بشویم؛ بتوانیم هر مال را تصرف کنیم، در مسموعات بتوانیم هر چیزی را بشنویم،
در گفتار بتوانیم هر چیزی را بوییم. ما اگر واقعا بخواهیم در مسیر متقین قرار بیریم «عظم الخالق» نباید اجازه بدهیم چیزی

که احتمال حرمت درش وجود دارد مرتبش بشویم. ما در احوالات علما داشتیم مثلا خود من هم مرر مواجه شده ام، در
مجلس دیدم ی از دوستان ما بلند شد از مجلس رفت بعد ازش سوال کردم چرا شما مجلس را ترک کردید؟

گفت برای این که فلان داشت ی مطلب را م گفت که آن مطلب طبق ی از فتاوای بزرگان گذشته خلاف است و من این
اندازه حاضر نبودم این مطلب خلاف را بشنوم؛ این خیل ارزش دارد، حالا ماها م گردیم در میان فتاوا آن که اسانتر است و
آن که مطابق میل ماست و مطابق نفس ماست. این معنایش این است که برای دین و خالق و خدا خیل عظمت قایل نیستیم؛

م خواهیم ی راه فرار پیدا کنیم، دنبال این هستیم که فقط جلویمان را نیرد از ما اسقاط تلیف شود، و این دون [شان] من و
شماست و متوقع از ما و شما غیر از اینهاست. باید این مرحله را پیش برویم واقعا برسیم به اینه «عظم الخالق ف انفسنا » و

کس که عظم ا لخالق ف انفسنا شد اگر تمام دنیا هم از او تعریف کنند تغییری در او به وجود نم آید؛ آیا ما واقعا اینطور
هستیم؟ آیا واقعا اگر بجای حجه الاسلام به ما بویند ثقه الاسلام یا به ما بویند مروج الاحام حالا ولو به روی خودمان هم

نیاوریم در دل ما ودر قلب ما تغییری ایجاد نم شود!

کدورت و ناراحت ایجاد نم شود؟ اگر در منزل همسر ما نم داند حالا ما زحمت علم م کشیم فرق بین ما و بین ی آدم
عادی را اصلا متوجه نم شود، آیا اینجا برای ما ناراحت ایجاد نم شود! اینها همه منشااش این است که برای خود ی اعتبار

قایل هستیم و هرچه برای خود اعتبار قایل باشیم از آن طرف عظمت خداوند در درون ما کمتر شده است؛ اینها باهم ملازمه
دارند. اگر بویم آقا این درس را که من م گویم بهترین درس است، این درس را که من م گویم فقط من م فهمم و دیران

نم فهمند، اینها همه اش ریشه اش به همین برم گردد. اما اگر بوییم امروز که توانستم «بسم اله الرحمن الرحیم » بویم این
لطف خداوند بوده، اگر امروز چرت و پرت نفتم ب ربط حرف نزدم، توانستم کلام بزرگان را بفهمم بیایم برای شما نقل کنم این

عنایت خدا بوده. در درجه اول به خودم م گویم بعد هم به شما، همین ی ساعت که بر ما گذشت آیا بین و بین اله به این
نته توجه داشتیم یا نداشتیم؟



من خودم را عرض م کنم نداشتم امروز نداشتم، و این عدم توجه بیچارگ م آورد برای انسان، امروز که اینطور شد فردا بد
کند، باور هم نم ر قبول نمشود، روز چهارم عواقب بدتری دارد، انسان به جای میرسد که دی شود، روز سوم خطر م تر م

کند بیاییم واقعا «عظم الخالق» را در وجود خودمان پیاده کنیم و عرض کردم آثار تربیت خیل فراوان در زندگ انسان دارد؛
انسان فقر را به راحت از کنارش م گذرد، مرض را به راحت از کنارش م گذرد، اگر دیران در دنیا برایش توجه نردند همین
که خدا به او توجه دارد، همین که م گوید اله لا تطرد وجه عن همین که یقین دارد خدا به او توجه دارد بالاترین لذت ها و

ارزشهاست برای او، اصلا دنبال این است که مخلوق برایش توجه پیدا ننند آدم که در مسیر خداست، دنبال این است که
مخلوق برایش توجه پیدا نند. و الا اگر دنبال این باشد که آنها برایش توجه پیدا کنند این دنبال خداست نیست. بیاییم اول سال
واقعا با این درس ها، با این زحمت ها این که تلاش م کنیم صبح اول وقت م آییم درس م گوییم و درس م شنویم همه

انشا اله در همین مسیر باشد.

 و صل اله عل سیدنا محمد و آله الطاهرین


