
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۰۶ آذر ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 41 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

دلیل چهارم بر شرطیت اسلام در صحت عبادات: روایات

در کتاب الحجه کاف است که در اینباره وارد شده است. عمده این روایات را مرحوم کلین دلیل چهارم بر شرطیت روایات
باب معرفة الامام و الرد إلیه» دارد. در این باب آنچه محل استشهاد ماست دو روایت است که بعید نیست این دو روایت ی»

روایت باشد.

روایت اول

الْحسين بن محمدٍ عن معلَّ بن محمدٍ عن الْحسن بن عل الْوشَّاء قَال حدَّثَنَا محمدُ بن الْفُضيل عن ابِ حمزةَ قَال: قَال ل ابو
دِيقتَص قَال هرِفَةُ العا مدَاكَ فَمف لْتعج قُلْت َذَا ضه دُهبعا ينَّمفَا هال رِفعي  نا ممفَا هال رِفعي نم هدُ البعا ينَّمفَرٍ(ع) اعج
اله عز و جل و تَصدِيق رسوله(ص) و موالاةُ عل(ع) و اىتمام بِه و بِائمة الْهدَى(ع) و الْبراءةُ الَ اله عز و جل من عدُوِهم هذَا

[1].لج و زع هال فرعي

بررس سند روایت

اولین راوی، حسین بن محمد است که مراد همان حسین بن محمد بن عمران اشعری است که از مشایخ کلین است و در ثقه
بودنش هم بحث نیست.[2]

بررس معل بن محمد بصری

راوی بعدی معل بن محمد است که همان معل بن محمد البصری است؛ چون راوی از معل بن محمد اگر حسین بن محمد
عمران باشد مشود معل بن محمد بصری، البته ی معل بن محمد زیادی هم داریم که برخ مگویند این دو نفر ی هستند،

منته بحث در خود این معل بن محمد است. نجاش مگوید: کنیه این معل بن محمد ابوالحسن است و بعد مگوید:
«مضطرب الحدیث و المذهب و کتبه قریبةٌ»[3] و ابن غضائری مگوید: «یعرف حدیثه و ینر و یروی عن الضعفاء و یجوز ان

یخرج شاهدا»[4]؛ از ضعفا نقل مکند و روایتهای معل بن محمد را به عنوان ی شاهد و مؤید متوانیم قرار دهیم.

محقق خوئ(قدسسره) در معجم استظهار مکند که این معل بن محمد موثق است، بعد مفرماید اینکه نجاش مگوید
اضطراب در مذهب دارد ثابت نیست. ایشان مگوید: «اما الاضطراب ف الحدیث فإنما هو بمعن أنه قد یروی ما یعرف و قد

یروی ما ینر»؛ اگر گفتند ی راوی مضطرب الحدیث است به این معناست که ی روایتش را قبول مکنند و ی روایتش را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قبول نمکنند، معنایش این نیست که همه روایاتش را رد کنند. ظاهر عبارت ابن غضائری این است که کس که مضطرب
الحدیث است «یعرف و ینر»؛ یعن حدیثش را گوش مدهیم و انار مکنیم نه اینه تبعیض و تبعض باشد، بوئیم اگر ده تا

حدیث دارد پنج تا یعرف و پنج تا هم ینر.

بررس معنای اضطراب در حدیث

در اینجا باید دید که معنای اضطراب در حدیث چیست؟ آیا همین معنای که محقق خوئ(قدسسره) فرمود درست است (که
اضطراب در حدیث یعن ی راوی روایات را نقل مکند که بعضهایش مورد قبول طایفه قبول مگیرد و برخ هم مورد قبول
طایفه قرار نمگیرد) یا اینکه معنای اضطراب در حدیث این است که ی حدیث را مختلف نقل مکند؟ اضطراب در علم درایه

و رجال غیر از اضطراب در جاهای دیر است، اضطراب به معنای اختلاف است، «اضطرب» یعن «اختلف». بعد بوئیم
راوی که مضطرب الحدیث است؛ یعن ی حدیث را مختلف نقل مکند و اینها «یخالف بعضها بعضا مع عدم امان ترجیح

احدهما عل غیره».

وجه و اخری عل وجه متنه أو سنده فروی مرة عل گوید: «کل حدیث اختلف فدر کتاب مقباس الهدایه م مرحوم مامقان
آخر یخالف له»[5]؛ خود این راوی ی بار نقل مکند به ی صورت و همین راوی همین مطلب را به ی نحو دیری بیان

مکند، این مشود مختلف الحدیث. لذا تعجب است که محقق خوی(قدسسره) این معنا را بیان فرمود (که بوئیم «قد یروی ما
یعرف و قد یروی ما ینر»؛ یعن بوئیم ده تا حدیث دارد و بعض از احادیثش را دیران قبول دارند و بعض را قبول ندارند)،

این معنای اضطراب در حدیث نمشود.

به نظر ما حق با مرحوم مامقان است و اضطراب در حدیث یعن ی راوی به چند صورت مختلف روایت را نقل مکند.
فرمایش محقق خوئ(قدسسره) این است که دو حدیث لااقل، ی یعرف و دیری ینر، اولا عرض کردم این فرمایش محقق

خوئ(قدسسره) با آنچه ابن غضائری مگوید: «یعرف حدیثه و ینر» منافات دارد؛ زیرا «ینر» همان حدیث را نه اینه
«یعرف حدیثه و ینر حدیث آخر»، بله همان حدیث، یعن بود و نبودش ی است. این یعرف نه اینه یعمل.

ایشان اضطراب در حدیث را اینگونه معنا مکند: «کل حدیث اختلف ف متنه أو سنده»؛ سند را هم مآورد که باز اضطراب
در سند هم خودش ی بحث دیری است، «فروی مرةً عل وجه»؛ یعن به ی کیفیت، «و اُخری عل وجه آخر»؛ یعن همان

حدیث را، «مخالف له، سواء وقع الاختلاف من رواة متعددین أو راوٍ واحد أو من المؤلفین أو التاب»، که اینها منشأهای
اختلاف است.

در ادامه بحث مگوید: اهل درایه گفتهاند: قانون اول در اضطراب در حدیث قانون این است که ببینیم آیا ی از اینها مرجح بر
دیری دارد یا نه؟ یعن ی راوی ی متن را دو سه صورت نقل مکند و ما باید ببینیم که آیا ی از این متنها نسبت به متن

دیر رجحان دارد یا نه؟ اگر داشت «نأخذ بالراجح»، اما اگر دیدیم رجحان نداشت اینجا مگوئیم اعتباری ندارد. بنابراین
اختلاف در حدیث یعن در ی حدیث که مختلف نقل شده است که در اینجا صاحب مقیاس نظرش عمدتاً روی متن بوده که

مگوئیم حدیث مضطرب یعن مختلف نقل کردند ول ظاهرش این است که مخواهد بوید ی راوی.

را ناقلین و روات دستشان رسیده و هر راوی به ی حدیث ن است منشأ اضطراب در حدیث این باشد که یبنابراین مم
نحوی نقل کرده و در آن اضطراب به وجود آمده، ول خود اضطراب اول اگر گفتیم ی حدیث را ی ناقل خودش مختلف

نقل کرده این مشود مضطرب الحدیث.



در اینجا بحث در این است که آیا اضطراب در حدیث که ی تنقیص برای راوی است بوئیم این در بعض از احادیثش خوب
از احادیثش نسیان داشته و در بعض هم ضعف نداشته؟! در برخ از احادیث ضعف داشته و در برخ نقل کرده و در بعض

نداشته؟ این را تعبیر به اضطراب نمکنند. آنچه من مفهمم این است که باید نسبت به راوی واحد و روایة واحدة دو سه
صورت نقل کند، وقت دو سه صورت نقل کرد، مثل اینه در عرف خودمان هم وقت ی کس بوید: مطلب که فلان فقیه گفته

را برای ما بو، اگر خود شخص ی قصه را دو سه صورت نقل کرد مگوئید حرفهایت سازگاری ندارد و اضطراب در
حدیث داری.

بحث بعدی این است که نجاش از کجا مگوید معل بن محمد اضطراب در حدیث دارد؟ اگر مبنای محقق خوئ(قدسسره) را
در معنای اضطراب بپذیریم، باید بوئیم روایات که معل بن محمد دارد، روی آن مبنا مگوید: بعض از روایاتش که «یعرف»،

در حال که از عبارت نجاش هم استفاده مشود اگر کس مضطرب الحدیث بود در سلسله هر سندی واقع شد آن حدیث
اعتباری ندارد، ی از عناوین تضعیف است.

ی کس که ششصد و اندی روایت دارد، اما ثابت نیست که اضطراب در حدیث که ما مخواهیم معل بن محمد داشته باشد؛
زیرا شواهد دیری از روایات دیر دارد از احادیث نیست که «ینر» باشد، از احادیث است که «یعرف» است.

نته دیر آنکه اگر در ی روایت صدر و ذیلش با هم سازگاری نداشت، ممن است راویاش زراره باشد، محمد بن مسلم
لمش گوئیم در این روایت یگویند، مشود و زیاد هم داریم و به آن روایت مضطرب نمباشد، سبب تضعیف آن راوی نم

وجود دارد و ما نفهمیدیم چه باید کنیم و لذا حجیت از ما ساقط مشود.

نته دیر اینکه معل بن محمد کتابهای مهم دارد، کتاب الایمان و درجاته و منازله و زیادته و نقصانه، کتاب کفر و وجوهه،
کتاب الدلائل، کتاب الامامة، خود این کتابهای متعدد و این همه روایات زیادی که دارد. نته قابل توجه آن است که در رجال،

اگر کس کثیر الروایة بود و قدح برایش وارد نشد همین بر وثاقت کاف است. به بیان دیر، گاه ی شخص چند روایت
دارد مگوئیم این سبب توثیق او نمشود، اما اگر کس صد روایت دارد یا بیشتر دارد و کثیر الروایة شد و قدح بر او ذکر

نردند این خودش بهترین دلیل برای توثیقش هست.

ما باشیم و معنای ابن غضائری این «یعرف» «کلا یعرف» است، اصلا به حدیث عمل نمکنیم. این را در کتاب الضعفا آورده
است. پس چرا مگوئید دلیل بر ثقه بودنش هست؟! ما باشیم و عبارت ابن غضائری مگوید «یعرف حدیثه و ینر»، این

تضعیف است، «یروی عن الضعفاء» تضعیف است، دو دلیل برای تضعیفش مآورد و بعد هم مگوید: «یجوزُ» که به عنوان
شاهد از آن استفاده کنیم. بنابراین آنچه مانع از وثاقتش هست این است که اضطراب از حدیث و مذهب دارد که ثابت نیست.

لذا همان طوری که محقق خوئ(قدسسره) فرمودند موثق است، ما هم مگوئیم موثق است.

بررس حسن بن عل الوشاء

راوی بعد حسن بن عل الوشاء است که از وجوه طایفه است. ی از نات که نجاش درباره وی نقل مکند آن است که: «هو
ابن بنت الیاس الصیرف و قد روی عن جده الیاس قال لما حضرت الوفاة»؛ حسن بن عل الوشاء مگوید: وقت جدّم الیاس در

حالت احتضار بود، «قال لنا»؛ به ما که نوههایش بودیم گفت شاهد باشید بر من «و لیست ساعة الذب هذه الساعة»؛ گفت
ببینید این ساعت که ساعت آخر عمر من است و ساعت دروغ گفتن نیست، «سمعت ابا عبداله علیه السلام یقول واله لا یموت
عبدٌ یحب اله و رسوله و یتولّ الائمة فتمسه النار»؛ من از امام صادق عليهالسلام شنیدم که حضرت قسم خورده عبدی که خدا

و رسول خدا(صلالهعليهوآله) را دوست دارد و ولایت ائمه معصومین(عليهمالسلام) را قبول دارد، هرگز آتش جهنم به بدنش



آسیب نمرساند، «ثم اعاد الثان و الثالثة من غیر ان أسأله»[6]؛ دوباره خواند، سه باره خواند بدون اینکه ما بوئیم دوباره برای
ما ترار کن.

بنابراین معل بن محمد ثقه بوده و نسبت به وثاقت حسن بن عل الوشاء نیز بحث وجود ندارد.

وثاقت محمد بن فضیل صیرف بررس

محمد بن فضیل همان محمد بن فضیل بن کثیر الازدی الوف الصیرف مدانیم که این را هم شیخ طوس(قدسسره) در
رجالش رم به غلو[7] و تضعیف[8] کرده، اما شیخ مفید مگوید: «هو من الفقهاء و الرؤساء الاعلام الذین یؤخذ منهم الحلال و

.[9]«ءام و لا یطعن علیهم بشالحرام و الفتیا و الاح

نتهای که هست این است که آیا محمد بن فضیل صیرف با محمد بن قاسم بن فضیل دو تا هستند؟ چون روات که از این دو
نقل مکنند و کسان که این دو از آنها نقل مکنند اشتراکات زیادی دارند. محقق اردبیل(قدسسره) در جامع الرواة مگوید:
این دو ی هستند، اما برخ مثل محقق خوئ(قدسسره) قبول نردند. به هر حال اگر دو تا هم باشند یا ی، وثاقت دارند و از

جهت وثاقت فرق ندارند.

ابو حمزه هم که ثابت بن دینار ابو حمزه ثمال معروف است. بنابراین روایت از جهت سند مشل ندارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . الاف (ط ‐ الإسلامية)؛ ج1، ص: 180، ح 1.
[2] . رجال‏النجاش/باب‏الألف‏منه/باب‏الحسن‏والحسين/66، شماره 156.

[3] . رجال‏النجاش/باب‏الميم/ومن‏هذا.../418، شماره 1117.

[4] . ابن‏الغضائري/الرجال‏لإبن‏الغضائري/سهل‏بن‏أحمد.../96.
[5] . «المضطرب و هو كل حديث اختلف‏ ف‏ متنه‏ او سنده فروى مرة عل وجه و اخرى عل وجه اخر مخالف له سواء وقع
الأختلاف من رواة متعدّدين او راو واحد او من المؤلّفين او التاب كك بحيث يشتبه الواقع.» مقباس الهدایه، ج1، ص 386؛

تنقيح المقال ف علم الرجال (رحل) ؛ ج‏3خاتمة ؛ ص51.
[6] . «الحسن بن عل بن زياد الوشاء بجل كوف قال أبو عمرو: و ين بأب محمد الوشاء و هو ابن بنت إلياس الصيرف خزاز
من أصحاب الرضا عليه السلام و كان من وجوه هذه الطائفة روى عن جده إلياس. قال: لما حضرته الوفاة قال لنا: اشهدوا عل

و ليست ساعة الذب هذه الساعة لسمعت أبا عبد اله عليه السلام يقول و اله لا يموت عبد يحب اله و رسوله (و الرسول) و
يتول الأئمة فتمسه النار ثم أعاد الثانية و الثالثة من غير أن أسأله.» رجال‏النجاش، ص 39، شماره 80.

[7] . رجال‏الطوس/أصحاب‏أب‏الحسن.../باب‏الميم/365، شماره 5422.

[8] . رجال‏الطوس/أصحاب‏أب‏الحسن.../باب‏الميم/343، شماره 5124.
[9] . الرد عل أصحاب العدد ‐ جوابات أهل الموصل، ص: 25.


