
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۰۵ آذر ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 40 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در آیات است که به آنها استشهاد شده بر اینکه عمل کافر مورد قبول واقع نمشود. اشال که شده این است که این عدم
قبول به معنای عدم صحت نیست و به معنای این است که ثواب برایش مترتب نمشود؛ یعن از این آیات نمتوانیم استفاده

کنیم که کفر علت برای عدم صحت عمل است. گفتیم که شیخ بهای(قدسسره) پنج دلیل را ذکر مکند و خودش هم مورد
مناقشه قرار مدهد که این پنج دلیل دلالت بر همین مدعا دارد که عدم قبول ملازم با عدم صحت نیست.

اولین دلیل ایشان آیه شریفه «إنما یتقبل اله من المتقین»[1] بود که بحثش گذشت و آن را ترار نمکنیم. در ادامه به بیان چهار
قاعده باشد، قاعده شرطیت اسلام در صحت عبادات؛ یعن تواند یدلیل ایشان خواهیم پرداخت که این بحث خودش م

خودش به عنوان ی قاعده است هرچند فقها به عنوان قاعده مطرح نردهاند.

دلیل دوم

آیه دوم که در مقابل این مطلب است؛ یعن مخواهد بوید عدم قبول به معنای عدم صحت نیست، این دعای است که خدای
تبارک و تعال حایةً از حضرت ابراهیم و اسماعیل(عليهماالسلام) در قرآن ذکر کرده و مفرماید: پس از اینکه کار ایشان تمام

شده و بنای کعبه را ساختند، عرض کردند: «ربنا تقبل منّا»[2]، مستدل مگوید: اینها کارشان که دقیق انجام شده بود، مأمور
بودند بیت را بنا کرده و تطهیر کنند و همه دستورات خدا را انجام دادند، بعد از تمام این مراحل گفتند «ربنا تقبل منا»، نه اینکه

عمل ما صحیحاً واقع مشود. فرض این است که عمل صحیح بوده و این تقبل ی مرحله دیری مراد است.[3]

رد دلیل دوم

از این دلیل اینگونه پاسخ داده شده است: «السؤال قد یون للواقع و الغرض منه بسط اللام مع المحبوب و عرض الافتقار
لدیه»؛ گاه اوقات برای اینکه بیشتر با محبوب صحبت کنند از این باب است، سؤال در اینجا «ربنا تقبل منا» مثل این آیه

شریفه است: «ربنا لا تؤاخذنا إن نسینا أو اخطأنا»[4]. مثال بهتر همان قضیهای است که خدای تبارک و تعال از حضرت
موس (که روی همین جهت موس کلیم اله مشود) مپرسد: چه چیزی در دستت توست، م‌گوید عصا، مپرسد: با او چار

مکن؟ عرض مکند: «اهش بها عل غنم»[5]، خدا میل دارد که این حبیب و نباش با او حرف بزند. در اینجا گفتهاند:
ابراهیم و اسماعیل همه کارهایشان تمام شد باز مخواستند ی مقداری با خدا حرف بزنند و برای اظهار این ارتباط تعبیر «ربنا

تقبل منّا» را گفتند.[6]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ارزیاب رد دلیل دوم

به نظر مرسد این پاسخ بسیار خلاف ظاهر است و در ادامه آیه آمده: «إن انت السمیع العلیم»؛ یعن تو دعای ما را مشنوی
و عالم هست و آگاه به خواسته ما هست. لذا در اینجا نیز باید همان جواب که از آیه «إنما یتقبل اله» داد را بوئیم؛ یعن «ربنا

خواهند در حد اعلدانند وظیفهشان را انجام دادند و اجر دارند و از خدا مم خواهند؛ یعنتقبل منّا» آن ثواب کامل را م
ثواب به آنها داده شود، اما ارتباط به محل بحث ندارد، اگر اصل الثواب بود باز مگفتیم این در مقابل آن قول مقابل قرار

مگیرد، لن در اینجا قرینه وجود دارد و با قرینه مگوئیم این قبول یعن آن ثواب کامل.

به بیان دیر، گاه اوقات «قبول» استعمال مشود، قبول که در اصل الثواب یعن ملازم با صحت است و عدمش هم ملازم با
عدم صحت است، اما قبول که در ثواب کامل است دیر ملازمه با صحت ندارد و اصلا از محل بحث خارج است، در اینجا

نیز به همین صورت است، «یتقبل» ی معنای عام دارد قبول هم به معنای اصل الثواب مآید و هم به معنای الثواب الامل و
«یتقبل» در اینجا در ی فرد خاص از قبول استعمال شده و آن عبارت است از «الثواب الامل» که ی فرد خاص از ثواب

است و این عام در خاصش استعمال شده که مشود استعمال عام در خاص که مجاز مشود.  

نته شایان ذکر آن است که در مشترک معنوی اگر ی از افرادش را بالخصوص اراده کن مجاز مشود، مثلا ی وقت
مگوئید: «زیدٌ انسانٌ» به عنوان اینکه ی از مصادیق است، اما اگر گفتید انسان زید است مجاز مشود. در اینجا نیز «إنما
یتقبل» در «الثواب الامل» استعمال شده که مثل این است که بوئید «الانسان زیدٌ» که این مجاز است، اما اگر بوئید «زیدٌ

انسانٌ» مجاز نیست.

بنابراین اگر بوئید «الثواب الامل» ی از مصادیق قبول است درست است و مجاز هم نیست، اما در «انما یتقبل» که قبول را
در خصوص ثواب کامل بوید مشود مجاز و قرینه داریم. اینکه ما مدانیم این فعل کاملا صحیح است و مدانیم بر این فعل
اجر هم هست اجر کم هم نیست، همه را دقیقاً ابراهیم و اسماعیل انجام دادند، وقت مگویند: «ربنا تقبل منا»؛ یعن آن مرحله

عالیه از ثواب را به ما بده.

دلیل سوم

آیهای است که مربوط به داستان هابیل و قابیل است، قضیه قربانای است که هابیل و قابیل باید انجام مدادند «و تُقُبِل من
أحدهما و لم یتقبل من الآخر»[7]، مستدل مگوید: «أن کلا منهما فعل ما امر به من القربان»؛ هر ی از هابیل و قابیل همان

چیزی که امر شد را انجام دادند؛ یعن همان دستوری که برای قربان به آنها داده شد، اما خداوند مفرماید: «تقبل من احدهما و
لم یتقبل من الآخر»، پس معلوم مشود که قبول و عدم قبول ارتباط به عدم صحت ندارد.

متبادر از عدم قبول عدم صحت است، لذا وقت مگویند قبول نیست یعن مردود است و خلل در جزء یا شرط از آن دارد.
اگر بخواهیم این را در عدم ثواب کامل یا در ثواب کامل استعمال کنیم قرینه لازم دارد.[8]

رد دلیل سوم

ف بعدم القبول عن عدم الاجزاء و لعله لخلل جواب دادند «بأنه تعبیر فرماید: برخاین دلیل م در رد (هقدسسر)شیخ بهائ
الفعل»[9]، اصلا «تقبل من احدهما لم یتقبل من الآخر» معنایش عدم صحت است و چون ی خلل در فعل بوده قبول نشده

است، مثلا قابیل نیت اطاعت نداشته، اخلاص نداشته، قصد قربت نداشته، ی خلل در این فعل وجود داشته، لذا این حرف
خوب است که اینجا «تقبل» برخلاف مدعای آن کسان است که این پنج دلیل را آوردند؛ یعن اینجا اصلا قبول در صحت



استعمال شده، «تقبل» یعن «صحیح»، و «لم یتقبل» یعن عدم صحت، اصلا این شاهد بر مدعای طرف مقابل مشود.

دلیل چهارم

دلیل چهارم روایت است از پیامبر(صلالهعليهوآله): «إن من الصلاة ما یقبل نصفها»، وقت انسان نمازی مخواند خداوند
متعال نصف بعض از نمازها را قبول مکند، بعض ثلث و بعض هم ربعش را قبول مکند و قسم چهارم «کما یلف الثوب

الخَلَق»؛ همان طوری که ی لباس کهنهای را انسان مپیچد و دور ماندازد و کنار مگذارد، بعض از نمازها مثل ی ثوب
کهنه در هم مپیچد، «فیضرب بها وجه صاحبها»؛ و به صورت آن کس مزنند که این نماز را مخواند!

شاهد این روایت آن است که اگر مراد از قبول صحت باشد، صحت که دیر نصف و ثلث و ربع ندارد، نمتوانیم بوئیم نصف
این نماز صحیح و نصف باطل است، ثلث این نماز صحیح است و دو ثلث باطل است، ول برای قبول متوان گفت به خاطر

نصفش به آن ثواب مدهند، به خاطر ثلثش ثواب مدهند، برخ از نمازها هم اصلا ثواب ندارد که به صورت صاحبش
مزنند.[10]

رد دلیل چهارم

در پاسخ از این دلیل گفتهاند: «کنایةٌ عن نقص الثواب و فوات معظمه»؛ این کنایه از نقص ثواب است؛ یعن آنه مگوید «یقبل
نصفها» یعن ثوابش نصف مشود، «یقبل ثلثها» یعن ثوابش ی سوم است. پس در حقیقت جواب دهنده این استدلال را قبول

کرده است.

پاسخ ما در جواب از این دلیل آن است که مگوئیم در اینجا هم قرینه وجود دارد بر اینکه قبول به معنای صحت نیست و آن
قرینه عبارت است از کلمه نصف و ثلث که ربط به بحث صحت ندارد، صحت و بطلان یا نماز صحیح است یا بطل، نمشود
بوئیم رکعت اول صحیح است و رکعت دوم باطل است. پس در این روایت قرینه وجود دارد و روی این قرینه باید این قبول را

در مسئله ثواب ببرند؛ چون توزیع ثواب ثلث و نصف و ربع در آن معنا دارد لذا اینجا هم قرینه وجود دارد.

دلیل پنجم

دلیل پنجم این است که: «لأن الناس لم یزالوا ف سایر الاعصار و الامثال یدعون اله تعال بقبول اعمالهم بعد الفراغ منها»، این
دلیل تقریباً نظیر دلیل دوم دعای حضرت ابراهیم است، مردم در طول تاریخ در همه زمانها و بلاد بعد از اینه نمازشان تمام

مشود و عملشان تمام مشود از خدا تقاضا مکنند «ربنا تقبل منا»، «و لو اتحد القبول و الاجزاء لم یحسن هذا الدعاء الا قبل
الفعل»؛ اگر قبول و صحت ی معنا داشت، باید قبل از اینکه فعل را شروع کنند بویند: خدایا به ما توفیق بده که ی عمل
صحیح انجام بدهیم، اما اگر عمل را انجام داده و تمام شده، بعد از تمام شدنش بوید: خدایا این را صحیح قرار بده، این معنا

ندارد.

بنابراین این دعا چون بعد الفراغ است، دعای بعد الفراغ از عمل نمتواند به معنای صحت باشد و قبول نمتواند به معنای
صحت باشد. بله، اگر قبل از عمل بود مشد معنای صحت باشد.[11]



رد دلیل پنجم

در پاسخ از این دلیل گفته شده: «إن الدعاء لعله لزیادة الثواب و تضعیفه»؛ یعن مضاعف شدنش، بعد از اینه نماز تمام شد
کس بوید «ربنا تقبل منا»؛ یعن خدایا به این عمل ثواب مضاعف بده و در اینجا قرینه وجود دارد.

و دیدگاه علامه مجلس جمعبندی شیخ بهائ

شیخ بهائ(قدسسره) بعد مگوید: «و ف النفس ف هذه الاجوبة شء». ما در بعض از این ادله اشال کردیم. بعد مگوید: «و
عل ما قیل ف الجواب عن الرابع کنایة عن نقص الثواب ینزل عدم قبول صلاة الشارب الخمر»، این روایات که داریم شارب
الخمر تا 40 روز نمازش قبول نمشود؛ چون این شراب در آن مشاشهاش (یعن نرم استخوان سر) 40 روز اثرش مماند و

مفرماید این یعن ثواب این نماز کم است نه اینکه نمازش باطل است، بله نماز شارب الخمر صحیح است.

الاجزاء»؛ گاه الاخبار تارةً عل گوید: «و الحق أنه یطلق القبول فشود متمام م ه کلام شیخ بهائبعد از این مرحوم مجلس
در روایات قبول یعن صحت، عدم قبول یعن بطلان، گاه در «کمال العمل و ترتب الثواب الجزیل»؛ گاه قبول به معنای ثواب

زیاد است و گاه هم در اعم از این دو تا است؛ یعن اعم از صحت و ثواب جزیل استعمال شده است. ایشان همین مقدار را
بیان مکنند.[12]

جمعبندی بحث

مترین مطلب علمبر طایفه ثانیه است که به نظر من این مح ومت طایفه اولما همان ح حرف اصل ،رسد: اولابه نظر م
است که مشود اینجا گفت، لذا آن آیات که مفرماید: «لن یقبل من احدهم ملء الارض ذهباً»[13]، «لانقیم لهم یوم القیامة

وزناً»[14]، «کرمادٍ اشتدّت»[15]، این حومت دارد بر این آیات که به عنوان طایفه اول مگوید: «لأن اشترکت لیحبطن
عمل»[16]، «و قدمنا ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً»[17].

ثانیاً، مطلب صاحب جواهر و مرحوم همدان کاملا درست است و متبادر از کلمه قبول یعن صحیح، مثلا وقت مگویند حج تو
قبول است یعن صحیح است، نمازت قبول است یعن صحیح است. البته گاه با قرینه در معنای دیر استعمال شده است.

دیدگاه برگزیده

تا اینجا بیان ما تمام شد و گفتیم «للتبادر»، برهان عقل هم که هم مرحوم همدان آورد و هم مرحوم خوئ پذیرفت و ما هم
پذیرفتیم؛ یعن دلیل ما بر اینه قبول یعن صحت دو امر است: 1) تبادر 2) برهان عقل. در برهان عقل هم گفتیم کس توهم

نند که در معنای لغت جای عقل نیست جوابش را دادیم و ترار نمکنیم.

مطلب دیر آن است که، وقت در قرآن مراجعه مکنیم گاه اوقات «قبول» اضافه شده به «شفاعت»، گاه اوقات قبول
اضافه شده به «شهادت»، گاه اوقات قبول اضافه مشود به «من یبتغ غیر الاسلام دیناً  فلن یقبل منه»[18]، گاه اوقات هم

قبول به «عمل» اضافه مشود، گاه اوقات قبول به «توبه» اضافه مشود. ممن است گفته شود کلمه «قبول» فنفسه معنا
و ظهوری نداشته و مجمل است و باید به اعتبار مضاف إلیهش معنا شود؛ یعن قبول الشفاعة غیر از قبول الشهادة است.

در قبول الشهادة ی شرایط مخواهد مگوئیم شهادت قبول مشود که عن حسٍ باشد، عادل باشد، اینها شرط قبول شهادت
است، اما در قبول شفاعت مگوئیم روز قیامت خدا شفاعت شهدا را قبول مکند، شفاعت علما را قبول مکند، یعن هذه



الشفاعة صحیحةٌ.

بنابراین باید مضاف الیه را در نظر بیریم؛ یعن بحث ما در قبول است که اضافه به عمل واجب یا مستحب مشود، یعن قبول
به ما نحن فیه ندارد. ما نحن فیه معنای قبول ربط دین را جزء ادله قرار ندهیم، قبول شهادت را جزء ادله قرار ندهیم، اینها اصلا

است که یضاف إل العمل است، مگوئیم «هذا العمل مقبول»، قبول اضافه به عمل انصراف به چه چیزی دارد؟ یعن «هذا
العمل تام»؟

عمل ن است یندارد و لذا مم کند و به خود عمل ربطبر عمل مترتب م امری است که خدای تبارک و تعال ثواب ی
قابلیت ثواب هم نداشته باشد، اما خدا روز قیامت تفضلا ثواب بدهد، در ثواب اصلا استحقاق وجود ندارد. ما این همه اعمال
انجام مدهیم استحقاق ثواب نداریم، شارع تفضلا به ما ثواب مدهد ول «قبول العمل»؛ یعن قبول که از شؤون مرتبط به

صحیح الاجزاء و الشرایط؛ یعن یعن است که این عمل یا مقبول است یا غیر مقبول، مقبول از آنها، شؤون عمل است که ی
آنچه به لحاظ خود عمل است. پس ما با این قرینه متوانیم به همان نتیجهای برسیم که با راه اول رسیدیم.

پس ما دو راه ذکر کردیم که قبول یعن صحت. بعد اگر در قرآن مفرماید عمل کافر قبول نیست «فلن یقبل من احدهم»، ما باید
حمل بر همین صحت کنیم، لذا «لن یقبل» یعن «لم یصح»؛ عملش صحیح نیست ولو به اندازه زمین در راه خدا طلا انفاق کند.

خلاصه آنکه، بحث ما در این است که «الاسلام شرطٌ ف صحة العبادات»، تا اینجا چند دلیل ذکر کردیم: 1) اجماع 2)مسئله
شرطیت قصد قربت، 3) آیات، این سه تا را تمام کردیم. دلیل چهارم روایات است که از آنها استفاده شده بر اینکه عمل کافر

باطل است و اگر کافر ی عبادت را انجام داد خواه صلاة باشد یا صوم باطل است و ی قاعده فقهیه است که شرطیت اسلام
ف جمیع العبادات، اصلا از همین جا وارد شویم که اگر کافر حج انجام داد ولو دقیق محرم بشود و طواف کند همه کارها را

انجام بدهد چون مسلمان نیست صحیح نیست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . سوره مائده، آیه 27.
[2] . سوره بقره، آیه 127.

[3] . «و قوله تعال حاية عن إبراهيم و إسماعيل ربنا تَقَبل منّا مع أنهما لا يفعلان غير المجزي.» بحار الأنوار؛ ج81، ص: 316.
[4] . سوره بقره، آیه 286.

[5] . سوره طه، آیه 18.
[6] . «و عن الثان بأن السؤال قد يون للواقع و الغرض منه بسط اللام مع المحبوب و عرض الافتقار لديه كما قالوه ف قوله

تعال ربنا لا تُؤاخذْنا انْ نَسينا او اخْطَانا عل بعض الوجوه.» بحار الأنوار؛ ج81، ص: 316.
[7] . سوره مائده، آیه 27.

[8] . «و قوله تعال فَتُقُبِل من احدِهما و لَم يتَقَبل من اخَرِ مع أن كلا منهما فعل ما أمر به من القربان.» بحار الأنوار؛ ج81، ص:
.316

[9] . همان.
هجا وبِه برضفَي الْخَلَق بالثَّو لَفا يمك ا تُلَفا لَمنْهنَّ ما ا وهعبر ا وثُلُثُه ا وفُهصن لقْبا يم ةَالص ننَّ ملُه(ص): اقَو [10] . «و

صاحبِها. و التقريب ظاهر.» بحار الأنوار؛ ج81، ص: 316.
[11] . «و لأن الناس لم يزالوا ف سائر الأعصار و الأمصار يدعون اله تعال بقبول أعمالهم بعد الفراغ منها و لو اتحد القبول و



الإجزاء لم يحسن هذا الدعاء إلا قبل الفعل كما لا يخف فهذه وجوه خمسة تدل عل انفاك الإجزاء عن القبول.» بحار الأنوار؛
ج81، ص: 316.

[12] . «و عل ما قيل ف الجواب عن الرابع ينزل عدم قبول صلاة شارب الخمر عند السيد المرتض رض انته كلامه رفع اله
مقامه و الحق أنه يطلق القبول ف الأخبار عل الإجزاء تارة بمعن كونه مسقطا للقضاء أو للعقاب أو موجبا للثواب ف الجملة

أيضا و عل كمال العمل و ترتب الثواب الجزيل و الآثار الجليلة عليه كما مر ف قوله تعال انَّ الصلاةَ تَنْه عن الْفَحشاء و الْمنْرِ
و عل الأعم منهما كما سيأت ف بعض الأخبار و ف هذا الخبر منزل عل المعن الثان عند الأصحاب.» بحار الأنوار؛ ج81، ص:

.317
[13] . سوره آلعمران، آیه 91.

[14] . سوره کهف، آیه 105.

[15] . سوره ابراهیم، آیه 18.
[16] . سوره زمر، آیه 65.

[17] . سوره فرقان، آیه 23.
[18] . سوره آلعمران، آیه 85.


