
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۰۱ آذر ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 39 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که در این آیات شریفهای که کلمه «لن یقبل» دارد آیا عدم القبول مساوی و هممعنا با عدم صحت است یا
معتقدند که عدم القبول یعن (همقدسسر)و مرحوم خوئ عدم القبول اعم است؟ عرض کردیم صاحب جواهر، محقق همدان

عدم الصحة و این دو با یدیر مساوی است، اما در مقابل جمع زیادی قائلاند به اینکه عدم القبول به معنای عدم ترتب ثواب
است و عدم ترتب ثواب اعم از صحت است؛ یعن ممن است ی عمل صحیح باشد ول ثواب برایش مترتب نشود.

همچنین گفتیم صاحب مصباح الفقیه استدلال عقل کرده و محقق خوی(قدسسره) نیز همان استدلال را آوردند، کنار این
استدلال عقل تبادر و ... همین مقدار کاف است در اینکه مدعا ثابت شود، مدعا این است که عدم القبول یعن عدم الصحة،

بله، ی جاهای ی مواردی قرینه وجود دارد که ی عمل صحیح است. وقت مولا مگوید: قبول نیست یعن من ثواب به او
نمدهم، قرینه برایش قائم شده است.

بوئیم ما هر جا باید به سراغ قرینه برویم، ی حرف کل نمتوانیم بزنیم، نمتوانیم بوئیم عدم القبول با عدم الصحة مساوق
هست یا نیست. بنابراین اولا، در هر آیهای یا در هر روایت با قرینه باید ی طرف قضیه را معین کنیم. ثانیاً، باید بوئیم قانون
کل این است که عدم القبول اعم از عدم الصحه است، بعد برای خلافش نیاز به قرینه داریم. ثالثاً، مرحوم صاحب جواهر و

گوید قبول نیست، یعنم گوئیم قانون این است که وقتو ما هم به تبع اینها همین را اختیار کرده و م (هقدسسر)محقق خوئ
صحیح نیست؛ یعن تام الاجزاء و الشرایط نیست، مر اینه در ی جای ی قرینهای برخلافش قائم بشود.

احتمالات سهگانه در مسئله

سه احتمال تصوراً در این بحث وجود دارد:

1. احتمال اول این است که بوئیم اصلا ضابطهای ندارد و در هر موردی ببینیم قرینه چه اقتضای مکند؟

2. در احتمال دوم مگوئیم ضابطه دارد و ضابطهاش این است که عدم القبول اعم از عدم الصحة است؛ یعن برای این قرینه
لازم نداریم.

3. در احتمال سوم عس این است که مگوئیم عدم القبول به معنای عدم الصحه است و برای خلافش قرینه لازم داریم، اما در
احتمال اول مگوئیم برای هر طرفش قرینه لازم است. لذا اینطور نیست که بوئیم تشی است، ولو در خود قبول هم برایش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مراتب است.

قائلین احتمال دوم

قائل به احتمال دوم کسان مثل مرحوم سید مرتض در انتصار و مرحوم شیخ بهائ هستند. در جلسه گذشته گفته شد مرحوم
مجلس پنج دلیل از قول سید مرتض(قدسسره) آورده است که در حقیقت این پنج دلیل از شیخ بهائ(قدسسره) است نه سید

دارد به نام: «باب من لا تقبل صلاته»، ی در کتاب الصلاة باب است. مرحوم مجلس و فقط دیدگاه برای سید مرتض مرتض
روایت را اول از علل نقل مکند که در این روایت کس که شرب خمر مکند چهل روز نمازش قبول نمشود و چند روایت

دارد. بعد از کتابهای زید نَرس، جعفر بن محمد بن شریح، خصال، روایات که درباره عدم قبول صلاة به عوامل که هست ذکر
مکند.

روایت علل الشرائع

نِينَا عونَّا را(ع) اِضلرل قُلْت :دٍ قَالخَال نب نيسالْح نع يسع ندِ بمحم ندَ بمحا نع بِيها ندَ عمحا نب نيسالْح نع ،لَلالْع
 ًاحابص ينعبرا تُهَص بتَسحي  فيك و دَقُوا فَقُلْتص احاً فَقَالبص ينعبرا تُهَص بتَسحي لَم رالْخَم شَرِب ننَّ م(ص) اِالنَّب

ماً ثُموي ينعبرلَقَةً اا عهريا فَصنَقَلَه ماً ثُموي ينعبرالنُّطْفَةَ ا ريانِ فَصنْسا خَلْق قَدَّر َالتَع كَ وارتَب هنَّ ال قَال ثَركا  كَ وذَل نم قَلا
و لُهكا و هذَاوغ عتَمجكَ يذَلك و نْهم قا خُلقَدْرِ م َلع هشَاشم ف تيقب رالْخَم ذَا شَرِبذَا اه ماً ووي ينعبرغَةً اضا مهريا فَصنَقَلَه

شُربه تَبقَ ف مشَاشه اربعين يوماً.[1]

ایشان در ادامه ی بیان برای توضیح این روایت مآورد اینکه مگویند 40 روز اگر کس شارب الخمر باشد نمازش مورد
قبول نیست، مآورد روی این محور که مراحل تامل جنین چهل چهل است؛ یعن باید چهل روز بذرد تا ی لیوان مشروب که

خورده آثارش از بدنش خارج شود، تا 40 روز این آثار در بدنش وجود دارد.  «و هذا اذا شرب الخمر بقیت ف مشاشه»،
«مشاش» همان استخوان مغز یا خود مغز را مگویند که اثرش در آنجا باق مماند.

تل ه روحه لعل المراد بعدم القبول هنا عدم ترتب الثواب علیها فقدس ال فرماید: «و قال شیخنا البهائم مرحوم مجلس
المدة لا عدم اجزائها»؛ شیخ بهائ( مگوید: در این 40 روز ثواب به او نمدهند نه اینه نمازش مجزی نیست، «فإنها مجزیةٌ

إتفاقاً»؛ به اتفاق فقها همین شارب الخمر نمازش مجزی است، «و هو یؤید ما یستفاد من کلام سید المرتض انار اله برهانه»؛
ما مؤید کلام سید مرتض(قدسسره) هستیم که مگوید: «أن قبول العبادة امر مغایر للاجزاء فالعبادة المجزیة ه المبرع للذمة

المخرجة عن عهدة التلیف»؛ صحت یعن ابراء ذمه، اما مقبول یعن «ما یترتب علیه الثواب و لا تلازم بینهما و لا اتحاد کما
یظن»؛ برخ خیال مکنند تلازم و اتحاد وجود دارد.

دلیل اول شیخ بهائ: «انما یتقبل اله من المتقین»

بعد خود شیخ بهائ(قدسسره) پنج دلیل مآورد: «و مما یدل عل ذل»؛ یعن بین قبول و اجزاء فرق وجود دارد، این آیه شریفه
«إنما یتقبل اله من المتقین»[2[ است، «مع أن عبادة غیر المتقین مجزیةٌ إجماعاً»؛ ایشان مگوید: خدای تبارک و تعال در این

آیه مفرماید «إنما» حصر است؛ یعن خداوند فقط از متقین قبول مکند، ظاهرش این است که از غیر متقین عمل قبول
نمشود در حال که ما مدانیم بضرورة الفقه عمل غیر متق صحیح است، اگر ی آدم فاسق آدم است که مثلا دزدی

مکند، دروغ مگوید، غیبت مکند، ول روزه گرفت روزهاش صحیح است، اما قبول نمشود چون متق نیست. پس این آیه
ملاک برای قبول را متق بودن قرار داده، در حال که ما مدانیم عمل غیر متق «مجزیةٌ و صحیحةٌ اجماعاً».



بعد مرحوم مجلس پاسخهای را ذکر کرده و مفرماید: «و قد یجاب عن الاول بأن التقوی»؛ از دلیل اول جواب دادند که تقوا
سه مرتبه دارد:

أ. مرتبهی اولش «التنزه عن الشرک»؛ یعن تقوا ی امر تشی است، پائینترین درجهاش تنزه از شرک است، «و علیه قوله
تعال "و الزمهم کلمة التقوی"[3] قال المفسرون» کلمه تقوا همین لا اله الا اله است؛ یعن همین که کس بوید: لا اله الا اله

متق مشود.

ب. مرتبه دوم تقوا تجنّب از گناه است.

ج. مرتبه سوم تقوا «التنزه عما یشغل عن الحق جل و علا»؛ اگر انسان کاری کند که از حق تبارک و تعال غافل نشود، اجتناب
از اموری که انسان را از حق غافل مکند، امور مربوط به دنیا، توجه به زر و زیور دنیا، مقامات دنیوی، امانات دنیوی، هر چه

که انسان را از حق دور مکند.  

بعد مگوید: «و لعل المراد بالمتقین اصحاب المرتبة الاول»؛ شاید مراد از متقین در این آیه «انما یتقبل اله»؛ یعن آنهای که
فقط لا اله الا اله را گفتهاند، «و عبادة غیر المتقین بهذا المعن غیر مجزیه»؛ یعن اگر کس لا اله الا اله را نوید اصلا عملش
صحیح نیست، بوئیم پس چطور اگر ی کافری عبادت نرد بعداً قضا از او ساقط مشود اگر مسلمان شد (اشاره به قاعده

جب مشود)، «و سقوط القضاء لأن الاسلام یجب ما قبله».[4]

دیدگاه علامه مجلس(قدسسره)

الاجزاء تارة بمعن الاخبار عل فرماید: «و الحق أنه یطلق القبول فم (هقدسسر)بعد از نقل کلام شیخ بهائ مرحوم مجلس
کونه مسقطاً للقضاء أو العقاب او موجباً للثواب ف الجمله ایضاً و عل کمال العمل ترتب الثواب الجزیل و الآثار الجلیلة علیه
کما مر ف قوله تعال ان الصلاة تنه عن الفحشاء و المنر و عل الاعم منهما کما سیأت ف بعض الاخبار»[5]؛ قبول در چهار

معنا استعمال مشود، بعید نیست که بوئیم مجلس(قدسسره) جزء همان گروه اول مشود، ما گفتیم گروه اول قائل ندارد
طبق این بیان متوانیم بوئیم مجلس جزء گروه اول است؛ یعن در هر موردی باید بوئیم با قرینه در چه چیزی استعمال شده

است؟

دیدگاه صاحب جواهر(قدسسره)

ضربٍ من المجاز»؛[6] باید برای آیه معنای مجازی کنیم «حت فرماید: «و الآیة محمولةٌ علم (هقدسسر)صاحب جواهر
است؛ چون در جواهر هم اشاره به شیخ بهائ ر کرده این دلیل سید مرتضعنده»، که در جواهر هم گویا صاحب جواهر ف

نمکند؛ زیرا هر فقیه مداند که تقوا شرط در قبول نیست، قبول یعن صحت.

مرحوم مجلس نفرموده اشالش چیست و فقط مگوید: «و ف النفس عن هذه الاجوبة شء». جواب از «انما یتقبل اله من
المتقین»، که جواب دهنده مگوید: اقل مراتب تقوا ایمان است یعن همان اسلام است، مراد از ایمان در اینجا اسلام است،

شهادة أن لا اله الا اله است، خداوند در این آیه اقل مراتب تقوا را از متقین اراده فرموده که روی این بیان اصلا مجاز هم لازم
نمآید، تقوا ی معنای است که ذات مراتب است بر حسب این روایت و در این روایت اقل مراتبش اراده شده است به این

قرینه که مدانیم اگر کس تقوا هم نداشته باشد عملش صحیح است، تقوا شرط برای صحة العمل نیست.



دیدگاه محقق خوی(قدسسره)

مرحوم خوئ دو جواب از این آیه شریفه دادند:

پاسخ اول: متقین به معنای مؤمنین

ایشان مفرماید: متقین در آیه به معنای مؤمنین است و روایت داریم که کلمه متق را در ذیل همین آیه شریفه به مؤمن تفسیر
کرده است و مؤمن یعن مسلمان؛ چون از چیزهای که ی مقداری باید در آن دقت کرد گاه اوقات در روایات یا حت در

آیات «ان الذین آمنوا»، این خطاب به شیعه نیست؛ یعن کسان که به خدا و رسول خدا(صلالهعليهوآله) ایمان آوردهاند. در
موارد هم آمده «إنما ولیم اله و رسوله و الذین آمنوا» که این ی «آمنوا»ی دیری است و مراد ایمان در فوق اسلام است و
بعض جاها هم مراد از آمنوا یعن مسلمان. اینجا هم ا گر مگوئیم در بعض از روایات اقل مراتب همان «شهادة أن لا اله الا

اله» است.

ی روایت دیری هم در جلد اول کاف از امام صادق عليهالسلام وارد شده که حضرت در ذیل روایت مفرماید: «إنما یتقبل
اله من المتقین فمن اتق اله فیما أمره لق اله مؤمناً بما جاء به محمدٌ(صلالهعليهوآله)»[7]، صاحب مصباح الفقیه مفرماید:

در تفسیر البرهان[8] و در تفسیر عیاش[9] آمده است: «أن المراد من المتقین هم الشیعه»[10].

جمعبندی

نته اول این است که مسلماً در این آیه باید ی خلاف ظاهری را مرتب شویم، یا بوئیم مراد اقل مراتب تقوا است که همان
اسلام است، یا به قرینه این روایات که وارد شده بوئیم مراد مسلمان و مؤمن است؛ زیرا در اینجا ی قرینه خارجیه مسلّمه بر

تصرف در آیه داریم و نمتوانیم بوئیم «انما یتقبل اله من المتقین»؛ یعن آنهای که تمام واجبات را انجام مدهند و تمام
محرمات را ترک مکنند؛ چون متق آن حدّ وسطش همین است.

متبادر از متقین در «یا ایها الذین آمنوا اتقوا اله»؛ یعن همه واجبات را انجام بدهد و همه محرمات را ترک کند، اما متقین در
آیه مدّ نظر «اتقوا اله» نیست، بله متقین در اینجا به قرینهای که داریم که ما مدانیم عمل فاسق هم مورد قبول قرار مگیرد

باید بوئیم مراد مؤمنین است. شاهدش هم این چند روایت است که اشاره کردیم.

یا سراغ خود متقین رفته و مگوئیم در این آیه مگوید: بر این مرتبه از متقین عدم قبول است و این مرتبه ملازم با عدم صحت
است، مدعا ثابت مشود. مدعای ما به همین مقدار ثابت مشود. آنچه عرض مکنم این است که باید از ظاهر کلمه متقین رفع

ید کنیم یا نه؟ ظهور در مرتبه دوم دارد؛ چون شما در تبادر و انصراف مگویید کثرت استعمال لازم است اگر صد تا تقوا و
«اتقوا اله» در قرآن استعمال شده باشد در 90 مورد در مرتبهی ثانیه استعمال شده، لذا ظهور در آن دارد و باید رفع ید کنیم از

این ظهور با همین بیان که عرض کردیم.

پاسخ دوم: تصرف در کلمه «قبول»

ی پاسخ دیری را مرحوم همدان داده که محقق خوئ(قدسسره) هم از او تبعیت کرده و آن اینکه در کلمه قبول تصرف
کردهاند؛ یعن متقین را بر ظاهر خودش حفظ کردند و متقین یعن «من اجتنب عن جمیع المحرمات و فعل جمیع الواجبات»،

اما «یتقبل» یعن آن اعل درجه قبول، «یتقبل» یعن آن قبول کامل درجه ی، آنچه که ثواب خیل زیاد خدا مخواهد به او بدهد
از متقین است. مرحوم همدان مفرماید: «أما القبول ف قوله تعال انما یتقبل اله هو القبول الامل الحسن الموجب لمزید



الاجر و ارتفاع الدرجة»[11]؛ آن قبول که اجر زیاد و موجب ارتفاع درجه است.

محقق خوئ(قدسسره) نیز همین پاسخ را داده و مفرماید: «لو فسرنا المتقین»؛ یعن اگر ما متقین را به ظاهر خودش در آیه
شریفه حفظ کنیم، «بمن اجتنب عن المحرمات و أت بالواجبات فلا مناص من التأویل ف ظاهر الآیة المبارکة بحملها عل عدم

الثواب بمرتبته الراقیة و عدم القبول الامل الحسن»؛ یعن خداوند نمخواهد مطلقا بوید اصلا از غیر متقین قبول نمشود،
بله مخواهد بوید این مرتبه از ثواب را برای متقین قرار مدهیم، به این معناست: «إنما یتقبل اله یعن انما الاجر العظیم

للمتقین»، کجای این دلالت دارد که عدم قبول اعم از عدم صحت است؟

بنابراین مدعا را اثبات نمکند؛ زیرا ادعای مدّع این است که «عدم القبول مطلقا»، به معنای عدم صحت نیست و اعم است؛
یعن حت مگوید آن قبول نازل که ی اجر ناچیزی هم بخواهد بدهد ممن است آنجا عمل صحیح باشد، مگوئیم اصلا این آیه

تعرض به آن قبول ادن ندارد، قبول کامل حسن را مگوید، مگوید قبول کامل حسن از متقین است، پس ربط به ادعای
مدع ندارد.

محقق خوئ(قدسسره) مفرماید: «و القاتل ف الایة المبارکة لم ین مؤمناً»؛ یعن قابیل واقعاً مؤمن نبوده، ممن است به
حسب ظاهر و منافقانه مؤمن بوده ول واقعاً نبوده و لذا این قتل را انجام داد نه اینه بوئیم بعد القتل ایمانش از بین رفت،

اینکه هابیل را به قتل رساند کشف از این مکند که «لم ین مؤمناً باله». ایشان از آیه استظهار فرمودند اینه بعداً قتل را انجام
مؤمن ن است یکند که حین القتل هم مؤمن نبوده وگرنه اثباتاً ممداد و دنبالهاش خلود در نار هم دارد کشف از این م

مسلمان است و عمداً شخص را بشد.[12]

البته در روایات داریم که «المؤمن حین الذنب لا یون مؤمنا، یخرج منه روح الایمان»، بالاترش هم ممن است باشد مخصوصاً
در قضیه هابیل و قابیل، این ی کشف عرف است که بوئیم در حین قتل هم مؤمن به خدا و رسول نبوده، این ی بیان است

که خود ایشان توجه به این اشال داشتند و ذکر کردند.

جمعبندی و دیدگاه برگزیده

دلیل  اول بر اینکه ممن است ی عمل صحیح باشد اما ی ذره به او اجر ندهند، یعن قبول نباشد حت ادن مرتبه قبول، آن
است که به آیه «انما یتقبل اله من المتقین» تمس کردند، پس ممن است ی عمل صحیح باشد از غیر متقین اما مقبول

واقع نشود؟

جواب این است که ادن مرتبه قبول ملازم با صحت است و نته این است که بین قبول و اجر هم در اینجا خلط شده است؛
زیرا سه عنوان داریم: ی عنوان صحت است، ی عنوان قبول و ی عنوان اجر. قبول در بعض از جهات با صحت اشتراک

دارد، قبول العمل یعن مگوئیم این عمل تام الاجزاء و الشرایط انجام شده؛ خواه خدا اجری بدهد یا ندهد، قبول اعم از ثواب
است، نه اعم از صحت. مراتب بالای قبول ثواب برایش مترتب مشود الدرجة العلی» هم در آن وجود دارد.

پس این استدلال به این آیه شریفه با همین توضیحات که عرض کردیم مخدوش است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1] . بحار الأنوار؛ ج81، ص: 315، ح 1؛ وسائل الشيعة، ج25، ص: 299، ح 31956 – 11.
[2] . سوره مائده، آیه 27.

[3] . سوره فتح، آیه 26.
[4] . «و قد يجاب عن الأول بأن التقوى عل مراتب ثلاث أولها التنزه عن الشرك و عليه قوله تعال و الْزمهم كلمةَ التَّقْوى قال

المفسرون ه قول لا إله إلا اله و ثانيها التجنب عن المعاص و ثالثها التنزه عما يشغل عن الحق جل و علا و لعل المراد بالمتقين
أصحاب المرتبة الأول و عبادة غير المتقين بهذا المعن غير مجزية و سقوط القضاء لأن الإسلام يجب ما قبله.» بحار الأنوار؛

ج81، ص: 316.
[5] . همان، ص 317.

[6] . جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج2، ص99.
[7] . الاف (ط ـ الإسلامية)، ج1، ص182 ، ح6.

[8] . تفسير البرهان 1: 53- 5.
.1 -26 :1 اش[9] . تفسير العي

[10] . مصباح الفقيه، ج2، ص: 224.
[11] . همان.

[12] . موسوعة الإمام الخوئ، ج6، ص: 9.


