
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 36 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که آیا اسلام در صحت عبادات شرطیت دارد؟ در نتیجه مگوئیم کافر من حیث إنه کافر و من حیث إنه
مشرک اگر ی عمل عبادی انجام داد این عمل عبادی او صحیح واقع نمشود. برخ از ادله بیان شد و به ادله قرآن رسیدیم.
محقق خوی در کتاب الصوم به دو طایفه از آیات قرآن بر این مدعا استدلال فرموده که بحث طایفه اول تمام شد و نظر ما به
تبع محقق خوی این شد که وقت آیات قرآن نسبت به عمل کافر مگوید: «هباء منثوراً» یا «لا نقیم لهم یوم القیامة وزنا»؛ این

اعمال مثل خاکستری مماند که باد او را از بین مبرد یعن کالعدم و وقت این عمل کالعدم شد نمتواند موضوع برای صحت
قرار گیرد؛ زیرا عمل که موضوع برای صحت قرار مگیرد هیچ وقت عنوان «هباء منثوراً» برایش صدق نمکند.

طائفه دوم از آیات قرآن

محقق خوی در کتاب الصوم برای این طائفه، دو آیه را مطرح فرمودند:

آیه اول

اول آیه 91 سوره آل عمران است: «إنَّ الَّذِين كفَروا وماتُوا وهم كفَّار فَلَن يقْبل من احدِهم ملء ارضِ ذَهبا و لَوِ افْتَدَى بِه»؛
کسان که کافرند و در حال کفر ممیرند، اگرچه روی زمین پر از طلا باشد و به عنوان فدیه و کفاره بدهند، هرگز از هیچی از
ایشان قبول نخواهد شد. «ملء» یعن «ما یملأ الشء»، اسم آن چیزی است که ی جای را پر مکند، «ملء الارض ذهباً» اگر

تمام زمین را پر از طلا کنند و اینها را بخواهند بدهند خدا از اینها قبول نمکند.

محقق خوی آیه را بر همین حمل کردند که اگر به اندازه همه زمین طلا صدقه بدهند یعن همه زمین طلا بشود، زمین که چندین
هزار کیلومتر هست و وزنش هم مشخص است، به اندازه همه این زمین را طلا بدهند به عنوان صدقه، به عنوان زکات مستحب
یا غیر مستحب، به عنوان صدقه برای خدا بدهند خدا قبول نمکند. بعد مفرماید: آیه صریح در این است که کفر مانع از قبول

نفقه است.

آیه دوم

آیه دوم آیه 54 سوره توبه است: «وما منَعهم انْ تُقْبل منْهم نَفَقَاتُهم ا انَّهم كفَروا بِاله وبِرسوله»؛ چون کفر به خدا و رسول
ورزیدند مانع از قبول نفقات اینها شد؛ یعن کفر به خدا و رسول «مانع من قبول النفقة». این آیه صریح در این است که این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


نفقات نفقات دنیوی است. در آیه اول احتمالات وجود دارد که عرض مکنم. مرحوم خوئ به نحو کل مفرماید: «اذا کان
الفر مانعاً عن قبول النفقة»؛ وقت ی نفقهای که انسان مدهد که ی امر مادی است، اگر کافر باشد خدا این را قبول

نمکند؛ یعن اگر کافر ی میلیون فقیر را هم صدقه بدهد مورد قبول خدا قرار نمگیرد، اگر کفر مانع از قبول نفقه است، به
طریق اول مانع از صوم و سایر عبادات هم مشود؛ یعن آن عبادات که عنوان مال را ندارد و محض در تعبد و تعبدیت است،

به طریق اول مانع از آنها خواهد شد.[1]

ارزیاب استدلال به آیات

مرحوم حاج شیخ محمد تق آمل در مصباح الهدی مفرماید: این آیات دلالت بر عدم قبول دارد و عدم قبول اعم از عدم صحت
است؛ یعن ممن است عمل عبادی صحیح باشد اما قبول نباشد. ما قبل از اینکه این اشال را بررس کنیم خود این آیه سوره

آل عمران را ی مقدار مورد بحث قرار بدهیم.

ارزیاب استدلال به آیه اول

ما لَهمو يملا ذَابع مكَ لَهولَئا لَوِ افْتَدَى بِه ا وبضِ ذَهرا ءلم مدِهحا نم لقْبي فَلَن فَّارك مهاتُوا وموا وفَرك آیه این است: «إنَّ الَّذِين
من نَاصرِين»، محقق خوی عبارت «لن یقبل من احدهم ملء الارض ذهباً» را مربوط به انفاق در دنیا گرفته است؛ یعن اگر اینها

به اندازه همه زمین طلا را انفاق کنند و صدقه بدهند قبول نمشود.

سؤال اصل در این آیه این است که آیا این آیه مربوط به فدیه در قیامت است به قرینه «لو افتدی به»؟ یعن بوئیم خدای تبارک
و تعال مفرماید: اگر قیامت شد کافر به اندازه همه زمین بخواهد طلا را بدهد تا از عذاب نجات پیدا کند پذیرفته نمشود. در
نتیجه بوئیم آیه منحصر به مسئله قیامت است و اصلا کاری به اعمال دنیوی ندارد؛ یعن نمخواهد بوید: اگر کس در دنیا

انفاق کرد این انفاقش مورد قبول نیست، بله مگوید در قیامت اگر بخواهد این کار را انجام بدهد که از عذاب نجات پیدا کند
هرگز از او پذیرفته نمشود.

دیدگاه مفسران نسبت به آیه

وقت کلمات مفسرین را ملاحظه مکنیم در آیه شریفه چهار احتمال وجود دارد:

احتمال اول

احتمال اول از مجمع البیان استفاده مشود. مرحوم طبرس همین فرمایش مرحوم خوئ را دارد؛ یعن این «لو افتدی به» را به
این معنا که اگر کافر به اندازه تمام زمین طلا را انفاق کند و بخواهد این انفاق در دنیا را مانع از عذاب کفر خودش در آخرت

قرار بدهد نفع به او نمبخشد. عبارت مجمع البیان این است: «معناه (یعن معنای «ولو افتدی به») أن الافر الذی یعتقد
الفر»؛ کافری که به کفر معتقد است، «و إن اظهر الایمان»، ولو به صورت منافقانه ایمان را اظهار کند ول در باطن کافر

است، «لا ینفعه الانفاق»؛ اگر به اندازه همه زمین طلا انفاق کرد سودی برای او ندارد.

بعد مگوید: «لا ینفع» یعن «لا یوجب له الثواب». پس مرحوم طبرس عبارت «ملء الارض ذهباً» را به انفاق در دنیا تطبیق
داده، اما «لن یقبل» را به معنای اینکه ثواب داده نمشود معنا کرده است؛ یعن احتمال اول دو گروه مشوند:



1. ی گروه مثل مرحوم خوئ مگویند در دنیا انفاق مکند اما این عمل باطل است.

2. مرحوم طبرس مگوید: در دنیا انفاق مکند، اما به او ثواب نمدهند.

احتمال دوم

احتمال دوم این است که «و لو افتدی به» چون بحث فدیه است، فدیه یعن ی چیزی که بالاخره به جای او باشد، این را فدای
او قرار بدهد به جای عذاب قرار بدهند. در نتیجه بوئیم این فرض است؛ یعن «فلن یقبل من احدهم» به این معناست که اگر به

اندازه زمین طلا بیاورد و روز قیامت همان را بدهند و از عذاب نجات پیدا کنند پذیرفته نمشود.

این احتمال ی شاهدی هم دارد و شاهدش این است که قتاده نقل مکند: «یجاء بالافر یوم القیامة»، ما همیشه شنیده بودیم که
«جاء یج» لازم است اما اینجا به صورت مجهول آورده، «یجاء بالافر» با باء اگر متعدی بشود باز باید «یجء» بیاید که در

تفاسیر اینطور آمده است. «فیقال له أرأیت لو کان ل ملء الارض ذهباً لنت تفتدی به؟»؛ به کافر مگویند: اگر به اندازه همه
زمین طلا داشت حاضر بودی بده تا از عذاب نجات پیدا کن؟ «فیقول نعم»؛ مگوید بله حاضرم. «فیقال له قد سئلت أیسر
من ذل»[2]؛ در دنیا که بودی خیل کمتر از اینها از تو خواسته شد، آنجا گفتیم ی دهم مال خود را انفاق کن، ی بیستم را

انفاق کن و نردی، این هم به عنوان مؤید این احتمال دوم مطرح مشود.

پس احتمال دوم این است که بوئیم آیه راجع به انفاق در دنیا نیست. طبق این احتمال این واو در «و لو افتدی به» باید واو
زائده باشد، کما اینه برخ از مفسرین هم زائده بودنش را پذیرفتند. زمخشری در کشاف سه احتمال ذکر مکند و قاعدهاش را

هم ذکر نمکند که من عمدتاً از آنجا گرفتم.[3]

پس احتمال اول این شد که «لن یقبل من احدهم ملء الارض» مربوط به دنیاست، انفاق در دنیاست و کس بخواهد این انفاق را
داشته باشد که از عذاب روز قیامت نجات پیدا کند، این فایده ندارد. احتمال دوم اینه این فقط مربوط به آخرت شد.

احتمال سوم

سومین احتمال این است که آیه دو بخش دارد: ی بخش مربوط به دنیاست و ی بخش هم مربوط به آخرت است. آیه
مفرماید: «إن الذین کفروا و ماتوا و هم کفار فلن یقبل من احدهم»؛ آنهای که ی عمری کافر بودند و با کافر از دنیا رفتند

«فلن یقبل من احدهم ملءالارض ذهباً ف الدنیا»؛ اگر در دنیا ی انفاق کردند «لن یقبل»؛ هیچ فایدهای ندارد. «و لو افتدی به»،
باز هم این جوابش محذوف است؛ یعن اگر روز قیامت هم بخواهند «لو افتدی به مثل هذا المقدار» که اینجا کلمه «مثل» را باید
در تقریر بیریم، «و لو افتدی بمثل هذا المقدار یوم القیامة لن یقبل». این احتمال در تفسیر کنز الدقائق مرحوم مشهدی است.[4]

احتمال چهارم

احتمال چهارم این است که بوئیم در همین دنیا انفاق مکند، نه به رجاء ثواب در آخرت، ی کس اینجا انفاق مکند که
قیامت به او ثواب بدهند مگوید: من که کافرم و شما هم که مگوئید کافر اهل جهنم است، من انفاق مکنم این انفاق من مانع
از عذاب من در قیامت مشود، توقع ثواب ندارد. در آن احتمال مرحوم طبرس این است که در دنیا انفاق مکند به توقع ثواب،

اما این احتمال چهارم این است که در دنیا انفاق مکند و مانع از عذاب روز قیامتش بشود.



در روح المعان دیدگاه آلوس

آلوس در تفسیر روح المعان مگوید: «قال ابن المنیر ف الانتصاف عل هامش الشاف»؛ ابن المنیر ی مسئله ادب را اینجا
مطرح مکند و مگوید: این واو در «و لو افتدی به تستدع شرطاً آخر تعطف علیه الشرط المقترنه به ضرورة»؛ یعن این

اقتضا دارد عطف بر ی شرط محذوف باشد که این شرط مذکور مقترن به آن شرط است، «و العادة ف مثل ذل أن یون
المنطوق به منبهاً عل المسوت عنه بطریق الاول»؛ روش طبیعاش این است که این منطوق آن مقدّر را برای ما روشن کند،
مقدر را روشن مکند؛ یعن اصلا چنین ترکیب را، «و لو افتدی» در جای مآورند که آن شرط محذوف به طریق اول مشمول

«لن یقبل» است.

یعن اگر این «لو افتدی به لن یقبل» آن محذوف به طریق اول «لن یقبل» است، ی اولویت باید در کار باشد، یعن آن مذکور
«یدل» بر آن محذوف و حم در آن محذوف باید به طریق اول باشد. ایشان ی مثال زده و مگوید: اگر مولای گفت «اکرم
زیداً ولو اساء»، این قرینه است بر اینه ی شرط قبل از آن است؛ یعن «اکرم زیداً لو احسن و لو اساء»؛ اگر اکرام هم کند
به طریق اول از آن شخص که بدی مکند باید اکرامش کن، این اولویت اینجا وجود دارد، یا مگوید این آیه شریفه «کونوا

قوامین بالقسط شهداء له ولو عل أنفسم»[5].

از عبارت ایشان استفاده مکند که فرق نمکند، ایشان مگوید از جهت قاعده ادب وقت ی چنین ترکیب داریم که دال بر
این است که آن محذوف مشمول حم به طریق اول است، فرق نمکند محذوف بخواهد مثبت یا منف باشد! مثلا اینجا اگر

گفت: «لا ترم زیداً ولو اکرم»، اینطور مشود. بعد مگوید این آیه شریفه «کونوا قوامین بالقسط» قیام به قسط کنید شاهد
باشید «له و لو عل انفسم»؛ یعن به طریق اول در جای که به نفع خودتان هست، بعد مگوید در جای که به ضرر خودتان
هست شهادت بدهید؛ یعن واقع را بوئید و شهادت بدهید، حال به طریق اول در جای که مربوط به نفع خودتان هم مشود،

کاری به بحث فقه شهادت هم نداشته باشید.

ابن منیر نقل مکند «لما کانت هذه الآیة مخالفةً لهذا النمط من الاستعمال»، این آیه شریفه با این قانون سازگاری ندارد، چرا؟
مگوید چه شرط متوانیم پیدا کنیم اول از «ملء الارض ذهباً»؛ چون ی وقت «ولو افتدی به» ی چیزی قبلش مشد در

نظر بیریم مهمتر از «ملء الارض ذهباً»، اما مفرماید: «ولو افتدی به یقتض شرطاً آخر محذوفاً، یون هذا المذکور منبهاً علیه
بطریق اول، و الحالة المذکورة اعن حالة افتداءهم بملء الارض ذهباً ه اجدر الحالات بقبول الفدیة»؛ اگر انسان بخواهد فدیه

بدهد بالاتر از اینه همه زمین را ذهب کند چیز دیری تصور نمشود، «و لیس وراءها حالة الاخری تون اول بالقبول»،
مگوید: خاض المفسرون بتأویلها»؛ یعن مخواهند بویند در این آیه این قانون رعایت نشده، چون بالاتر از «ملء الارض

ذهباً» معنا ندارد. بعد سه احتمال که زمخشری داده را ذکر مکند.[6]

احتمالات سهگانه در کلام زمخشری

زمخشری در کشاف سه احتمال در آیه ذکر مکند:

احتمال اول

ایشان مگوید: احتمال اول این است: «إن عدم قبول ملء الارض کنایةٌ عن عدم قبول فدیة ما لدلالة السیاق عل أن القبول یراد
للخلاص و إنما عدل»؛ مگوئیم ی گروه گفتهاند که این «ملء الارض ذهباً» کنایه است؛ یعن «إن الذین کفروا و ماتوا و هم

کفار لن یقبل منهم فدیةٌ اصلا»؛ هیچ فدای از اینها قبول نمشود. پس این «ملء الارض ذهباً» کنایه از عدم قبول هیچ فدیهای
است. مگوئیم چرا پس کنایه آورد؟ مفرمود فدیهای از اینها قبول نمشود، «إنما عدل تصویراً للتثیر»؛ برای اینه فدیه را



تثیر کند که فدیه ی وقت هست که آدم ی کیلو طلا مدهد ی وقت صد کیلو مدهد ی وقت به اندازه همه زمین. «لأنه
الغایة الت لا مطمح وراءها ف العرف»؛ دیر ورای تمام زمین را طلا قرار دادن چیزی نیست، «فیصیر المعن»؛ خلاصه احتمال

اول این است که «لا تقبل منه فدیةٌ و لو افتدی بملء الارض ذهباً»، از آن هیچ فدای قبول نمشود ولو به اندازهی ملء الارض
باشد.

در نتیجه ی بحث انفاق در دنیا نیست، بله این ممحض در آخرت مشود، منته با این بیان که این ملء الارض کنایه از فدیه
است و این قانون که باید مذکور منبه برای مسوت به طریق اول باشد در این آیه جریان پیدا نمکند. از این کلام زمخشری و

این کلام که ابن منیر در هامش کشاف آورده مجموعاً مخواهند بویند که آن قاعده اصلا در این آیه نمآید. اگر نیاید آیه را
چطور باید معنا کنیم؟![7]

احتمال دوم

احتمال دوم که زمخشری مگوید این است که «لو افتدی بمثله معه کما صرح ف آیة اخری»؛ در ی آیهی دیری در 36 مائده
آمده: «إن الذین کفروا لو أن لهم ما ف الارض جمیعاً و مثله معه لیفتدوا به من عذاب یوم القیامة»؛ این مورد قبول واقع

نمشود، «کأنه قیل لا یقبل ملء الارض فدیةً ولو ضوعف»؛ یعن دو برابر آنچه که در زمین هست. باز طبق این احتمال دوم هم
مربوط به قیامت است؛ یعن به اندازه‌ زمین «و لو افتدی به»؛ یعن «بمثله مضاعفاً»؛ نسبت به آنچه که در روی زمین هست، دو

برابر آنچه در زمین هست بخواهد بدهد فایده ندارد؛ یعن روز قیامت دو برابر اندازه زمین  طلا بدهد فایده ندارد.[8]

احتمال سوم

ایشان در احتمال سوم مگوید: ما باید ی وصف در اینجا در تطبیق بیریم که سیاق ی وصف را دلالت دارد، آن وصف
«کان متصدقاً به» است؛ یعن بوئیم قبل از «ولو افتدی» این است: «فلن یقبل من احدهم ملء الارض متصدقاً به»؛ یعن به

اندازهی ملء الارض صدقه داد قبول نمشود. بعد خود این «و لو افتدی یون شرطاً محذوف الجواب»؛ یعن «ولو افتدی یوم
القیامه ایضاً لن یقبل».[9]

ارزیاب احتمالات سهگانه

مطلب اول: در اینجا ی بحث این است که اولا، این واو نباید زائده باشد نه اینکه ما بوئیم حرف زائده در قرآن نداریم،
بعضها معتقدند که اصلا حرف زائده در قرآن نداریم، ممن است باشد! برای تأکید، اینجا در ادبیات گفتهاند حرف زائده مآید

برای تأکید. اقل فایدهاش تأکید است ول ظاهر اینجا این است که این واو زائده نیست که بخواهیم بوئیم اگر واو هم نبود معنا
مکنیم، مگوییم «لن یقبل من احدهم ملء الارض لو افتدی به» که منحصر به قیامت مشود. پس مطلب اول این است که

ظاهر آیه این است که این واو عاطفه است و زائده نیست.

مطلب دوم: اگر واو عاطفه شد معطوف علیهش چیست؟ معطوف علیهش همین صدقهی در دنیاست؛ «یعن لن یقبل من احدهم
ملء الارض ذهباً لو تصدق به ف الدنیا»، بعد هم مفرماید: «و لو افتدی به لن یقبل أیضاً»، اگر همین هم بخواهد قیامت به
عنوان فدیه بدهد مورد قبول قرار نمگیرد. در نتیجه طبق این بیان تا اینجا باید بوئیم آیه قسمت اولش مربوط به دنیاست و

قسمت دومش مربوط به آخرت است. اگر واو را زائده گرفتیم (که در بحث آیات معاد هم روی همان مبنا پیش رفتیم که بوئیم
این واو زائده است) «لن یقبل من أحدهم ملء الارض لو افتدی به»، بعد این آیه ممحض مشود در قیامت و دیر اصلا فایدهای

برای استدلال ما ندارد.



دیدگاه محقق خوی ارزیاب

با این بیان روشن شد که دیدگاه محقق خوئ تا اینجا تمام است؛ چون واو عاطفه است. آن ترکیب ادب که بوئیم این «ولو
افتدی به» مربوط به فدیهی در آخرت است، قبلش مربوط به صدقه در دنیاست، در ادبیات غالباً اینطور است که بعد از «لو» با
واو عاطفه آن فردی که مآید منبِه بر ی فرد اول است اما نه، اولویت هم لزوم ندارد. همین مقدار که شارع مگوید صدقه

قاعده مسلم وئیم یندارد که بیائیم این قاعده را ب دهد فایده ندارد «و لو افتدی به یوم القیامة» هم فایده ندارد، لزومم
است! ی مواردی مثال دارد اما اینطور نیست که بوئیم در همه جا باید این قاعده تطبیق پیدا کند.

تا اینجا فرمایش مرحوم خوئ تمام مشود منته ی بحث مهمتری هم در اینجا وجود دارد و آن بحث این است که آیه مگوید
«لن یقبل»، این همان اشال مرحوم آمل است و برخ دیر هم این اشال را کردند که «لن یقبل» اعم است از عدم صحت.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] . «و أما غير المشركين من سائر فرق الفّار فيدل عل عدم الصحة منهم الإجماع المحقّق، بل الضرورة، بل قد يستفاد ذلك
من بعض الآيات، قال تعال انَّ الَّذِين كفَروا و ماتُوا و هم كفّار فَلَن يقْبل من احدِهم ملء ارضِ ذَهباً إلخ، فيظهر منها أنّ الفر

مانع عن قبول النفقة كما صرح بذلك ف آية اخرى، قال تعال و ما منَعهم انْ تُقْبل منْهم نَفَقاتُهم ا انَّهم كفَروا بِاله و بِرسوله إلخ
فإذا كان الفر مانعاً عن قبول النفقة فهو مانع عن الصوم و غيره من سائر العبادات بطريق أول كما لا يخف.» موسوعة الإمام

الخوئ؛ ج21، ص: 453.
[2] . «أحدهم ملء الأرض ذهبا » أي مقدار ما يملأ الأرض من الذهب « و لو افتدى به » بذله عوضا و معناه أن الافر الذي
يعتقد الفر و إن أظهر الإيمان لا ينفعه الإنفاق بمعن أنه لا يوجب له الثواب و قيل معناه أنه لا يقبل منه ف الآخرة لو وجد إليه
السبيل قال قتادة يجاء بالافر يوم القيامة فيقال له أ رأيت لو كان لك ملء الأرض ذهبا لنت تفتدي به فيقول نعم فيقال له لقد
سألت أيسر من ذلك فلم تفعل و رواه أيضا أنس عن النب « أولئك لهم عذاب أليم و ما لهم من ناصرين » قد ذكرنا معناه.»

مجمع البیان، ج 2، ص 305.

[3] . الشاف، ج 2، ص 24.
[4] . تفسیر کنز الدقائق، ج2، ص 154.

[5] . سوره نساء، آیه 135.
[6] . «قال ابن المنير ف الانتصاف: إن هذه الواو المصاحبة للشرط تستدع شرطا آخر تعطف عليه الشرط المقترنة به ضرورة

والعادة ف مثل ذلك أن يون المنطوق به منبها عل المسوت عنه بطريق الأول مثاله قولك: أكرم زيدا ولو أساء فهذه الواو
عطفت المذكور عل محذوف تقديره‐ أكرم زيدا لو أحسن ولو أساء‐ إلا أنك نبهت بإيجاب إكرامه وإن أساء عل أن إكرامه إن

أحسن بطريق الأول ومنه كونُوا قَوامين بِالْقسط شُهداء له ولَو عل انْفُسم [النساء: 135] فإن معناه‐ واله تعال أعلم‐ لو كان
الحق عل غيركم ولو كان عليم ولنه ذكر ما هو أعسر عليهم فأوجبه تنبيها عل أن ما كان أسهل أول بالوجوب، ولما كانت
هذه الآية مخالفة لهذا النمط من الاستعمال لأن قوله سبحانه: ولَوِ افْتَدى بِه يقتض شرطا آخر محذوفا يون هذا المذكور منبها

عليه بطريق الأول، والحالة المذكورة أعن حالة افتدائهم‐ بملء الأرض ذهبا‐ ه أجدر الحالات بقبول الفدية، وليس وراءها حالة
أخرى تون أول بالقبول منها‐ خاض المفسرون بتأويلها‐ فذكر الزمخشري ثلاثة أوجه.» روح المعان (تفسیر آلوس)، ج 2،

ص 210.
[7] . «فذكر الزمخشري ثلاثة أوجه حاصل الأول: أن عدم قبول‐ ملء الأرض‐ كناية عن عدم قبول فدية ما لدلالة السياق عل أن

ضِ علرا ءلالضمير يراد م العرف، وف لا مطمح وراءها ف ثير لأنه الغاية التالقبول يراد للخلاص وإنما عدل تصويرا للت



الثان العموم وسده مسد فدية ما، وف الأول نظر إل لا تقبل منه فدية ولو افتدى‐ بملء الأرض ذهبا‐ فف الحقيقة فيصير المعن
إل الحقيقة أو لثرة المبالغة من غير نظر إل القيام مقامها.» روح المعان، ج2، ص 210.

[8] . «وحاصل الثان: إن المراد ولو افتدى بمثله معه كما صرع به ف آية أخرى ولأنه علم أن الأول فدية أيضا كأنه قيل: لا يقبل
ملء الأرض فدية ولو ضوعف، ويرجع هذا إل جعل الباء بمعن مع، وتقدير مثل بعده أي مع مثله.» همان، ص 211.

[9] . «وحاصل الثالث: إنه يقدر وصف يعينه المساق من نحو كان متصدقا به، وحينئذ لا يون الشرط المذكور من قبيل ما
يقصد به تأكيد الحم السابق بل يون شرطا محذوف الجواب ويون المعن لا يقبل منه‐ ملء الأرض ذهبا لو تصدق ولو افتدى

به أيضا لم يقبل منه‐.» همان.


