
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 49 و مسأله 50) »

در تاریخ ۱۵ آبان ۱۴۰۱

کتاب الحج
جلسه 30 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در پاسخ از شبهه صاحب مدارک است. مرحوم شاهرودی در پاسخ از این اشال فرمود: اساس این شبهه و اشال روی
این فرض است که بوییم این کافر که در داخل وقت نماز نخواند و بعداً وقت گذشت، اگر بخواهد امر به قضا به او توجه پیدا
کند لا یعقل برای اینکه قدرت امتثال ندارد، برای اینه عملش صحیح نیست. لذا اساس این شبهه روی این است که بعد الوقت
ما ی امر به قضای مستقل داشته باشیم در حال که ما تلیف به قضا را از مسئله تعدد مطلوب مفهمیم؛ یعن در داخل وقت
آن امر به صلاة متوجه این کافر مشود، مگوئیم اینجا شارع و مولا دو مطلوب دارد: ی اصل نماز است، مطلوب دوم این

است که نماز در داخل وقت خوانده شود. حال اگر مطلوب دوم انجام نشد اصل مطلوب اول که اصل نماز است به قوت
خودش باق است و باید آن را انجام بدهد.

دیدگاه مرحوم شاهرودی

مرحوم شاهرودی در این جواب مخواهد بوید ما نمگوئیم کافر بعد الوقت ی امر مولوی به قضا توجه به او پیدا مکند تا
شما بوئید «هذا الامر لا یعقل». محط اشال صاحب مدارک (ره) روی بعد الوقت است؛ چون در داخل وقت مگوئیم امر به

آن توجه پیدا مکند؛ یعن اگر در داخل وقت مسلمان شد، همان امر به قوت خودش باق است و باید نمازش را بخواند و آن هم
اجماع است و در این خلاف وجود ندارد (که اگر کافر «اسلم ف الوقت» و هنوز وقت باق است اینجا باید نمازش را بخواند و
اینجا قاعدهی جب جریان پیدا نمکند) چون هنوز موضوع یعن وقت باق است، این باید نمازش را بخواند. اشال استحالهای

که قبلا گوید بعد الوقت لا یعقل، به همان بیانهایکند برای بعد از وقت و نسبت امر به قضاست، مکه صاحب مدارک ادعا م
توضیح دادیم.

مرحوم شاهرودی مفرماید: ما مگوئیم امر به قضا بعد الوقت نیست، بله تلیف به قضا را از خود تعدّد مطلوب مفهمیم؛
یعن دو مطلوب است: ی اصل نماز و دوم نماز در وقت، نماز در وقت از دستش فوت شده و باید اصل نماز را انجام بدهد.

در حقیقت متوانیم بوئیم ایشان مگوید تلیف مستقل به قضای بعد از وقت نیست تا شما ادعای استحاله کنید.[1]

اشال والد معظَّم (ره) بر پاسخ مرحوم شاهرودی

مرحوم والد ما در تفصیل الشریعه مفرماید: این فرمایش خیل خلاف ظاهر است؛ زیرا از «اقض مافات»، ی امر مولوی
مستقل بالقضاء استفاده مشود و اگر این امر نبود ما تلیف به این قضا نداشتیم. به بیان دیر، این ی عنوان مستقل است،

ایشان مفرماید: «منع کون الامر بالقضا دلیلا عل کون الامر الاول المتعلق بالصلاة ف الوقت وارداً بنحو تعدد المطلوب» و بعد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2248
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


در ادامه مفرماید: لازمه این حرف ایشان این است که قضا به عنوان خودش ی امر مولوی مستقل نداشته باشد و این خلاف
ظاهر «اقض ما فات» است.[2]

ممن است مرحوم شاهرودی بویند: ما مخواهیم مرتب خلاف ظاهر شویم؛ یعن ی امری داریم «اقض مافات» است، بعد
الوقت باید نمازت را قضا کن، اینجا دو احتمال داده مشود آیا تلیف به قضا تلیف مولوی مستقل؟ یا اینکه این همان

«اقیموا الصلاة» را تحلیل مکند؛ یعن مرحوم شاهرودی مگوید ما مخواهیم خلاف ظاهر مرتب شویم و «اقض ما فات»
دست از ظاهرش برمداریم. پس ظهور در امر مولوی مستقل دارد، اما مخواهیم بوئیم این «اقض ما فات یشف عن تعدد

المطلوب ف اقیموا الصلاة»، این کشف از تعدد مطلوب مکند که شارع دو تا مطلوب داشته و در حقیقت استمرار آن مطلوب
اول را دلالت مکند، پس ی امر مولوی مستقل نیست، همان بقاء آن مطلوب اول را دلالت مکند.

نتیجه فرمایش مرحوم شاهرودی این است که هنام که وقت گذشت هنوز مطلوب اول باق است، وقت که گذشت آن مطلوب
اصل که عبارت از اصل اقامه صلاة باشد باق است لذا امر جدید ندارد. مرحوم والد ما در جواب از ایشان مفرماید: این

خلاف ظاهر است و «اقض ما فات» امر مولوی مستقل است.

ارزیاب پاسخ مرحوم شاهرودی

مرحوم شاهرودی مگوید: اصلا ما باید این خلاف ظاهر را مرتب شویم تا آن اشال استحاله پیش نیاید. آنچه ما به ایشان
عرض مکنیم که اگر اینطوری بوئید اصلا موردی برای قاعده جب باق نمماند؛ چون اجماع داریم بر اینه قاعده جب نسبت

به قضای نماز و روزه جریان دارد، اگر شما مسئله را روی تعدد مطلوب بردید مگوئید وقت هم که گذشت هنوز مطلوب اول
باق است، اگر مطلوب اول باق است اسلام چه چیزی را مخواهد جب کند؟ موضوعش باق است. در بحث حج بعد از اینه
این اسلام آورد هنوز استطاعت باق است، اگر استطاعت باق است باید حج را انجام بدهد ولو بعد الاسلام. لذا اگر شما این را

فرمودید و مسئله تعدد مطلوب را گفتید خودتان مشل بزرگتری در اینجا پیدا مکنید.

به بیان دیر، استحاله در فرض است که این امر به قضا ی تلیف مولوی باشد، مرحوم شاهرودی مگوید اصلا این تلیف
مولوی مستقل نیست، این کشف از تعدد مکند. ایشان مگوید: «اقض ما فات» مشیر است (این تعبیر من است) به اینکه

«صل و اقیموا الصلاة ینحل إل مطلوبین»؛ دو تا مطلوب است: ی اصل الصلاة و ی صلاة در داخل وقت. وقت اینطور
شد مگوید پس بعد الوقت هنوز مطلوب اول باق است، پس شما که در داخل وقت قبول کردید این هم استمرار همان است.

ما به ایشان عرض مکنیم شما اینطوری جواب مدهید ول گرفتار ی اشال بزرگتر مشوید، اگر بعد الوقت هنوز همان
مطلوب موضوع و خصوصیاتش باق است پس قاعده جب نسبت به قضای نماز هم نباید جاری شود، در حال که اجماعاً

وقت کافر مسلمان شد همه فقها مگویند قضای تمام صلوات و صیامش معفو است.

جمعبندی بحث

تا اینجا سه جواب از این استحاله را ملاحظه کردید، دو جواب مرحوم سید دادند و جواب سید را مرحوم شاهرودی دادند و در
همه اینها اشال شد. ی پاسخ هم مرحوم شاهرودی ذکر نمود. خلاصه این پاسخ عبارتند از:

،«لا حقیق م1. جواب اول مرحوم سید این بود که امر به قضا «ته



گوئگفت شما مسید م به نحو واجب معلق؛ یعن 2. جواب دوم این بود که امر به قضا در خود وقت موجود است منته
بعد الوقت این امر مآید مشل درست مکند و ما برایت این امر را مبریم در دل وقت و مگوئیم همان جا شارع مگوید
«صل» و اگر در داخل وقت نخواندی «اقض»، امر به قضا معلق به اتیان در وقت است به نحو واجب معلق، این هم دو که

مناقشه کردیم.

3. سوم فرمایش مرحوم شاهرودی است که بوئیم امر به قضا یشف از تعدد مطلوب، این هم اشال دارد.

پاسخ چهارم از اشال صاحب مدارک؛ پاسخ محقق خوی (ره)

محقق خوی (ره) مفرماید: امر به قضا به این معناست که شارع مخواهد این شخص را اگر بعد از وقت قضا نند و کافراً از
دنیا برود بر اینه این ملاک لزوم را تفویت کرده عقاب کند. شارع مگوید «إقض»، اگر در حال کفرش هم قضا کند باطل

است اما اگر مسلمان شد قاعده جب مآید، ول اگر مسلمان نشد و کافراً بعد الوقت از دنیا رفت «یعاقب عل ترک القضاء»،
اما این عقاب برای این است که ملاک لزوم این نماز را تفویت کرده، «یعاقب عل تفویت الملاک»؛، یعن روز قیامت

نمگویند تو چرا نمازت را قضا نردی، مگویند تو چرا تفویت ملاک کردی؟

ایشان چون قاعده: «بناء عل تلیف الفار بالفروع» را قبول ندارد (مثل مرحوم فیض و صاحب حدائق) مفرماید: «أنّ الافر
و إن کان لا یمن تلیفه بالقضاء»؛ تلیف به قضا نسبت به کافر محال است، «إلا أنه یعاقب بتفویته الملاک الملزم عل نفسه

اختیاراً»؛ این ملاک لزوم را اختیاراً تفویت کرده است.[3]

اشال والد معظَّم (ره) بر پاسخ چهارم
مرحوم والد ما در تفصیل الشریعه[4] مفرماید: بحث در این است که در داخل وقت امر وجود دارد و امر کاشف از ملاک

است اما بعد الوقت خودتان مپذیرید که «لا یمن تعلق الامر بالقضا بعد الوقت»، از کجا مفرمائید بعد الوقت ملاک وجود
دارد تا بوئید این کافر بعد الوقت هم تفویت ملاک کرده است؟!51]

این اشال ایشان را قویتر کنم با توجه به مبنای که خود مرحوم خوئ دارد. ایشان در چند جای اصول مفرماید: برای اینه
ی فعل ملاک دارد هیچ راه غیر از تعلق امر نداریم؛ یعن اگر شارع در ی جا امر کرد ما مفهمیم این فعل ملاک دارد اما

بدون امر شارع ما بوئیم یقین داریم اینجا ملاک لزوم دارد. در باب تعلق زکات آن مواردی که زکات به آن تعلق پیدا مکند نُه
مورد است و اینجا اکثر قریب به اتفاق هم مگویند از این نُه مورد تعدی نمکند، حال کس بوید من یقین دارم در برنج هم

زکات وجود دارد و ملاکش هست، این امر به آن تعلق پیدا نرده است.

این مبنای محقق خوئ (ره) که تنها راه کشف ملاک تعلق الامر و خطاب است، از خطاب متوانیم به ملاک برسیم، اینجا خود
ایشان مفرمایند: بعد الوقت لا یمن أمر به قضا، وقت لا یمن از خدا، مفرمائید بعد الوقت قضا برای کافر ملاک دارد؟!
ممن است که اصلا قضا منةً عل المؤمنین برای مؤمن ملاک داشته باشد، اما برای کافر ملاک نداشته باشد، این احتمال

وجود دارد. لذا این جواب هم که ایشان مفرمایند با این اشال و توضیح که ما عرض کردیم مواجه مشود.

پاسخ پنجم: پاسخ والد معظَّم (ره)

جواب پنجم جواب است که مرحوم والد ما دادند و آن روی مسئله خطابات قانونیه است. ایشان مفرماید آقای صاحب مدارک
«الاستحالة ثابتةٌ» بنا بر انحلال، بنا بر اینه بوئیم این خطاب «اقیموا الصلاة» انحلال پیدا مکند به تعداد ملفین، کافر و غیر



کافر، بعد بوئید خطاب به کافر عقلا قبیح است مثل خطاب به عاجز مماند، اما اگر قائل شدیم که در این خطابات انحلال
نیست؛ یعن گفتیم این خطاب خطاب قانون است، خطاب قانون یعن شارع مگوید در شریعت من ... الآن کاری به ملفین

گوید قانون در شریعت من وجوب صلاة است، اقیموا الصلاة، بله باید یو افراد ندارد، قدرت دارند یا نه، ایمان دارند یا نه، م
تعدادی باشند که این قانون را امتثال کنند اما الآن مخاطب به این خطاب نیستند. روی این بیان امام خمین (ره) این «یا ایها

الناس»، «یا ایها الذین آمنوا»، اینها خیل معنایش فرق پیدا مکند. اگر خطاب خطاب قانون شد این استحاله اینجا وجود
ندارد.[6]

ارزیاب پاسخ والد معظَّم (ره)

م این مبنای امام (ره) را پذیرفتند و خیلمح است که مرحوم والد ما خیل این پاسخ طبق پذیرش مبنای خطابات قانون ،اولا
جاها پیاده کردند، ول ما در آن رساله خطابات قانونیه بالاخره این فرمایش امام را نفهمیدیم، با آن عظمت که این مبنا دارد!

گفتم و باز هم ترار مکنم و واقعاً هم مبالغه نیست این مبنای خطابات قانونیه امام در فقه و اصول مثل بحث حرکت جوهری
در فلسفه مماند.

ثانیاً، بر فرض پذیرش خطابات قانونیه، اما این مبنا باز استحاله را حل نمکند، نهایتاً این است که مگوئیم انحلال پیدا نمکند،
ول اشال صاحب مدارک این است که قدرت بر امتثال ندارد؛ یعن صاحب مدارک نمخواهد فقط بوید این خطاب لغو

است، بله عمدهی اشالش این است که کافر «لیس بملفٍ ولو بالتلیف القانون»، از باب اینکه قدرت بر امتثال ندارد؛ چون
اگر انجام بدهد باطل است. لذا باز اشال به قوت خودش اینجا باق مماند.

خود ما هم قبلا ی جواب از استحاله دادیم که در جلسه آینده باز اشاره خواهیم نمود. این بحث را مخواهیم فردا شروع کنیم
که قاعده جب در واجبات موقته فقط جریان دارد و حج یا نماز آیات چون واجب موقت نیستند و این قاعده جب در آن جریان

ندارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «(الثالث)‐ أنا لا نقول بتوجه أمر عل حدة بالقضاء اليه بعد فوات وقت الأداء حت لزم ما عرفت من المحذور، بل نقول إنه
ون علالوقت و هذا الأمر إنما ي بالعمل ف نا له بان يسلم ثم يأتالوقت و كان ذلك مم انما توجه إليه الأمر بإتيان العمل ف

ف الوقت فلا محالة يبق هذا لو لم يسلم و ترك العمل المأمور به ف نحو تعدد المطلوب، لما ورد من دليل قضاء الفوائت. و عل
ذمته، فلو أسلم جب عنه ذلك، و لو لم يسلم بق ف ذمته و عوقب عليه و هذا معن تليفه بالقضاء لا انه توجه اليه خطاب آخر

بالقضاء حت يقال بتعلقه بغير مقدور، أو أنه خطاب بلا فائدة. نعم، هنا إشال ف خصوص الصوم و هو أنه قبل طلوع الفجر لا
يون ملفا بالصوم و توجه التليف اليه به من أول طلوع الفجر تليف بالمحال، لأنه ف حال كفره لا يصح منه الصوم و لو

أسلم، فبمجرد ذلك يمض آن من آنات النهار فاقدا لشرط الصحة فلا يتمن من صوم تمام النهار جامعا للشرائط و صوم بعضه
غير صحيح إلا ف مورد قام دليل تعبدي عليه. و (بعبارة أخرى) الإسلام ليس واجبا عليه بالوجوب المقدم قبل طلوع الفجر،
لعدم تحقق زمان ذي المقدمة و حين طلوعه لو أسلم مض آن من الوقت. (و الجواب) ان حال الإسلام قبل الوقت حال سائر

المقدمات المفوتة كالغسل قبل الفجر فبأي نحو دفعنا الاشال فيها من الالتزام بتولد خطاب شرع، أو الالتزام بحم العقل، أو
بالتعليق أو بغير ذلك نقول به فيما نحن فيه أيضا فل عل مسله ف المقدمات المفوتة.» كتاب الحج (للشاهرودي)؛ ج1، ص:

.255
[2]. «و يرد عليه منع كون الأمر بالقضاء دليلا عل كون الأمر الأول المتعلق بالصلاة ف الوقت واردا بنحو تعدد المطلوب بحيث



كان للمول مطلوبان: أحدهما طبيعة الصلاة من حيث ه و ثانيهما إيقاع تلك الطبيعة ف الوقت و سند المنع ان لازم ذلك عدم
كون القضاء بعنوانه الظاهر ف إتيان الفعل خارج الوقت متعلقا للأمر المولوي الذي هو ظاهر الأمر بوجه لانه لا يبق لهذا العنوان

الذي هو عنوان ثالث مغاير للمطلوبين المذكورين مجال مع انه لا وجه لرفع اليد عن ظاهر قوله اقض ما فات ف تعلق الأمر
المولوي بعنوان القضاء بالمعن المصطلح و عليه فاللازم ان يقال بعدم تحقق الأمر به الا بعد خروج الوقت و عدم الإتيان بالمأمور

به فيه.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 307.
[3] . «و فيه: أن الوجوب المعلق و إن كان ممناً ف نفسه لن ثبوته يحتاج إل دليل و لا دليل ف المقام، بل الدليل عل عدمه،
لأنّ القضاء موضوعه الفوت و ما لم يتحقّق الفوت لا يؤمر بالقضاء. و الصحيح ف الجواب عن أصل الاشال أن يقال: إنه بناء
عل تليف الفّار بالفروع أن الافر و إن كان لا يمن تليفه بالقضاء إ أنه يعاقب بتفويته الملاك الملزم عل نفسه اختياراً، و

تفصيل اللام ف محلّه.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 215.
[4] . نته: به نظر من کتاب تفصیل الشریعه (اگر نوئیم تنها) ی از کتابهای منحصری است که مبان محقق خوئ1 را از اول
امام و مرحوم بروجردی مطرح است، اصول مرحوم والد ما هم مبان اجتهاد و تقلید تا آخر متعرض شده، در عین اینکه مبان

متب قم را متعرض مشد و هم مبان مرحوم خوئ را متعرض مشد. در درسهای خارج بعضها یطرفه هستند، فقط آنچه
در نجف آمده و آنچه در کلمات آقای خوئ آمده را مطرح مکنند با ی دو مطلب در حاشیه آن. قم بزرگان و اعاظم داشته،

درر مرحوم حائری مؤسس واقعاً درر است در اصول، خود مرحوم بروجردی، مرحوم امام و دیران که به عنوان اعاظم و
ارکان متب قم هستند. این تفصیل الشریعه را خود ایشان وقت مفرمود من با اینه شاید مرحوم خوئ نبودم اما مبان ایشان

را فقهاً و اصولا و رجالا مدانم و همینطور هم بود، در جای که مپسندیدند را تقویت مکردند و جای که اشال داشتند نقد
مکردند. حت بعض از فضلای قوی نجف برای من گفتهاند که ما وقت کتاب الاجاره مرحوم والد شما را دیدیم، برخ از

اشالات که مرحوم خوئ در بعض از مباحث داشت و ما فر مکردیم قابل جواب نیست، دیدیم ایشان به راحت جواب داده
است. البته این تفصیل الشریعه دو قسم است، ی قسم را ایشان درس گفته و نوشته مثل همین کتاب الحج، مثل اجاره، کتاب
الحدود، اینها مفصل و قویتر است، ی قسم را ایشان در منزل نشسته و نوشته بدون اینه تدریس کرده باشد، اینها ی مقدار

از جهت بسط و دقت تفاوت دارند، مثلا کتاب الناح، کتاب الدیات از این قسم است. این کتاب الناح به این تفصیل که در
خود تحریر وجود دارد ایشان در مدت شش هفت ماه از اول تا آخر نوشته بدون اینه تدریس کرده باشد، لذا من به ایشان

عرض مکردم که دوره تفصیل الشریعه شما دو قسم است. ی از اساتید بزرگوار آیت اله علیدوست مفرمودند: من والد
شما را خواب دیدم به ایشان عرض کردم اگر برگردید در دنیا چار مکنید؟ فرمودند شرح کتاب امام را تمام مکنم، معلوم

مشود که خیل آن عالم برایشان این شرح اهمیت داشته است. به قول مرحوم اشتهاردی که ی وقت به من فرمودند این شرح
تحریر هم ماتن متن را در تبعید نوشته و هم شارح شرح را در تبعید شروع کرده، امام در ترکیه و والد معظم در تبعید نوشتند.

[5] . «رابعها ما افاده بعض الاعلام عل ما ف شرح العروة من ان الصحيح ف الجواب ان يقال انه بناء عل تليف الفار
بالفروع ان الافر و ان كان لا يمن تليفه بالقضاء الا انه يعاقب بتفويته الملاك الملزم عل نفسه اختيارا. و يرد عليه انه مع عدم

ثبوت التليف و لو كان المنشأ له هو عدم قابليته للامتثال لا يون هناك ما يشف عن ثبوت المصلحة الملزمة فان الاشف له
نوعا هو التليف و مع عدمه لا مجال للمشوف خصوصا مع ملاحظة ان التليف بالقضاء إنما يلائم مع تخفيف المخالفة

افر مصلحة أصلا و بالجملة لا بد فال ون للقضاء بالإضافة إلن ان لا يالحاصلة بترك الأداء و هو يناسب شأن المسلم فيم
الحم باستحقاق العقاب من إحراز تفويت الملاك و من الواضح انه لا طريق إل إثباته.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة

‐ الحج؛ ج1، ص: 307.
[6] . «و الحق ف الجواب ما ذكرناه ف كتابنا ف القواعد الفقهية مما استفدناه من سيدنا الأستاذ الماتن‐ قدس سره الشريف‐
افر كالخطاب المتوجه الخصوص ال بعض مباحثه الأصولية و هو ان الاستحالة انما تتحقق إذا كان الخطاب متوجها ال ف

ون صحة هذا الخطاب متوقفة علافر فلا تالعموم من دون فرق بين المسلم و ال العاجز و اما لو كان الخطاب متوجها ال
صحته ال كل واحد من المخاطبين الا ترى انه يصح الخطاب إل جماعة بخطاب واحد ان يعملوا عملا و لو مع العلم بعدم قدرة
بعضهم عل إيجاد العمل نعم لو كان الجميع أو الأكثر غير قادرين لما صح العقاب و اما مع عجز البعض فلا مانع منه مع انه لو

انحل الخطاب الواحد ال الخطابات المتعددة لما صح لاستحالة بعث العاجز مع العلم بعجزه و ف المقام أيضا كذلك فان



التليف بوجوب القضاء عام شامل للمسلم و الافر و عدم قابليته للامتثال بالإضافة إل الافر لا يقدح ف ثبوت الخطاب و
التليف بنحو العموم غاية الأمر انه لا بد له من التمسك بالعذر ف صورة المخالفة و من الظاهر ان الفر لأجل انه أمر اختياري لا

ياد يتحقق به العذر كما لا يخف.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 308.


