
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 2 »

در تاریخ ۲۳ مهر ۱۳۸۷

کتاب البیع بر اساس تحریر الوسیله 2
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

چیده بحث گذشته

محقق نائین(ره) در این مسئله که آیا اعطا من جانب واحد و الاخذ من طرف الاخر، عنوان معاطات دارد یا خیر، فرمودند
عنوان معاطات ندارد. استدلال و نقد استدلال ایشان را ملاحظه فرمودید. عمده کلام و استدلال محقق نائین(ره) این بود که

عناوین عقود، عنوان منشئات را دارند و منشأ، محتاج به آلت انشا است. منشأ نیازمند چیزی است که عرفاً آلیت داشته باشد و
وسیله تحقق آن منشأ باشد و وقت ما به عرف مراجعه مکنیم عرف هر فعل را قابل این که مصداق برای هر عنوان باشد

نمبیند. عرف بعض از افعال را مصداق مداند و برخ را مصداق نمداند. که توضیح کلام ایشان را دیروز عرض کردیم.

فرمایش محقق اصفهان(ره)

در کلمات محقق اصفهان(ره) عبارت وجود دارد که شبیه همین کلام محقق نائین(ره) است. محقق اصفهان(ره) مفرمایند
(حاشیه ماسب، ج1، ص157)؛ بیع از مصادیق افعال تسبیب است. افعال تسبیب یعن افعال که خود به خود موجود نمشوند

و نیاز به سبب دارند.

باید ی سبب محقق شود تا آن افعال محقق شوند. سبب افعال تسبیب، یا قول است و یا عمل. بدون قول یا عمل محقق
نمشوند. قدر مشترک بین کلام محقق اصفهان(ره) و محقق نائین(رض) این است که بعض از عناوین در افعال تسبیب، به

مجرد القصد محقق نمشوند. یعن فعل به مجرد اینه من قصد کنم که این فعل عنوان صلح معاطات داشته باشد یا قصد کنم
که این فعل عنوان ناح معاطات داشته باشد، به صرف قصد محقق نمشود. منتها بیان محقق نائین(ره) این است که عناوین

معامل، از مصادیق منشئات است و منشأ نیاز به آلت انشا دارد. بیان محقق اصفهان این است که بیع و سائر معاملات، از
عناوین و افعال تسبیب هستند. افعال تسبیب این است که به مجرد القصد محقق نمشود، بله باید سببش که عبارت از لفظ یا
قول است محقق شود. حالا اگر کس قصد ناح کرد، با قصد ناح، ناح محقق نمشود، یا با قصد بیع، بیع محقق نمشود.
باید سبب (قول یا عمل) محقق شود. قبلا عرض کردیم که این نظر در مقابل این نظریه است که بوییم اینها عناوین قصدیه را

دارند، عناوین قصدیه یعن آنچه که اصلا متقوم به قصد است و تا قصد محقق نشود این عنوان در اینجا محقق نمشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/262
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بررس فرمایش این دو محقق بزرگوار

ابتدا باید تحقیق کنیم که آیا مطلب محقق نائین(ره) و محقق اصفهان(رض) را بپذیریم یا نه؟ اگر آن را بپذیریم، باید بوییم قبل
از رسیدن به مرحله قصد، فعل باید از نظر عرف آلیت برای آن عنوان را داشته باشد. طبق تعبیر محقق اصفهان(ره) فعل از نظر

عرف باید سببیت برای آن عنوان را داشته باشد، چون وقت مشود از افعال تسبیب، این محتاج به سبب است.

آیا متوان به این مطلب قائل شد؟ یا آنه بوییم اصلا شما در عناوین قصدی، آنچه که مقوم است مر غیر از قصد است؟
یسری افعال است که قصدی نیستند، مثل راه رفتن، که شما چه قصد کنید و چه قصد ننید این عنوان مش را دارد. و مثل

عالم بودن، قادر بودن و این صفات و افعال نفسان و افعال خارج که بسیاری از آنها غیر قصدی هستند. اما بعض از عناوین
است که اصلا متقوم به قصد است، مثل عنوان اهانت.

عنوان اهانت، تقومش به این است که شخص، قصد اهانت کرده باشد، اما اگر شخص قصد اهانت ندارد، مثلا شخص مریض
است و پایش را جلوی ی بزرگ دراز مکند، هیچ هم قصد اهانت ندارد، اینجا این عنوان قصدی محقق نمشود . آیا این

حرف را بزنیم یا اینه بوییم این حرف اساس صحیح ندارد. بالاخره عناوین قصدیه، علاوه بر قصد، نیاز به سبب هم دارند و
تا سبب محقق نشود آن هم محقق نمشود. من به مجرد این که عنوان بیع را قصد کنم، و بویم وقت این در بهم خورد معنایش

این است که من خانهام را فروختم، عرف و عقلا بر این اطلاق بیع نمکنند. بله باید سببش بیاید. منتها محقق نائین(ره)
مفرماید قبل از آن که قصد به او تعلق پیدا کند، باید از نظر عرف این فعل مصداق برای آن عنوان معامل باشد و در مرحله

بعد به آن قصد تعلق پیدا کند. امام(رض) فرمودند همین مقدار که بعد القصد آن عنوان معامل تحقق پیدا کند کاف است.

نظر استاد در تأیید فرمایش محقق نائین(ره)

به نظر مرسد که فرمایش محقق نائین(ره) در این جهت فرمایش تام است. یعن وقت مسأله سببیت و آلیت مطرح شد، قبل
از تعلق قصد، باید مسأله سببیت و آلیتش محرز باشد، باید ی فعل آلت، سبب و طریق برای ی معاملهای باشد، حالا که

سبب برای معامله شد، این قصد هم بعد به آن تعلق پیدا مکند و از مصادیق آن معامله مشود. تا این قسمت، فرمایش مرحوم
نائین(رض) درست است، یعن تا اینجا با اصل کلام محقق نائین(ره) و محقق اصفهان(ره) موافق هستیم که عناوین قصدیه از

افعال تسبب، قبل از اینه قصد ما بیاید، نیاز دارد که سببش در عالم خارج محقق شود و متعلق قصد واقع شود.

نقد استاد بر محقق نائین(ره)

اما نته این است که محقق نائین(ره) در مرحله بعد گفت «اعطاء من جانب واحد و الاخذ من الطرف الاخر» از نظر عرف
سببیت ندارد. اشال ما این است که چرا عند العرف آلیت ندارد؟ وقت به عرف مراجعه کنید، ی فروشنده جنسش را مدهد و
مشتری هم مگیرد، هنوز مشتری به او پول نداده، فرض کنید مخواهد معاطات نسیهای هم انجام دهد، مخواهد ده روز دیر
پول را بیاورد، این که الان مغازهدار جنس را داد و مشتری هم جنس را گرفت، آیا عند العرف معاطات محقق شده یا نه؟ قطعا

محقق شده است.



فرمایش مرحوم شیخ انصاری(ره)

دو کلام دیر را هم در اینجا نقل کنیم. شیخ انصاری(ره) در «إعطا من جانب واحد و الاخذ من الاخر»، ابتدا این اشال را
مکند که اینجا معاوضه محقق نشده، ی طرف جنس را داده و دیری گرفته، مفرماید «لم یحصل من الطرف الاخر ما

یوجب الملیة او الاباحة» ؛ بالاخره طرف دیر که پول را نداده است، چیزی که موجب ملیت عوض دیر یا اباحه طرف دیر
شود محقق نشده. پس عوض نداریم، و جای که عوض نباشد، دیر معاوضه وجود ندارد.

ایشان ابتدا این اشال را مکنند بعد مفرمایند اما چه کنیم که جماعت از متأخّرین مثل شهید(ره) در دروس فرموده که این
عنوان معاطات را دارد. سپس شیخ(ره) در ادامه ی تفصیل مدهد و مفرماید اگر بوییم «معاطات مفید ملیت است»،

اینجا را قبول مکنیم. این شخص جنس را بقصد تملی داده و او هم به قصد تملّ گرفته است و هذا بیع مملّ و هیچ
اشال ندارد. مفرماید همان دلیل که دلالت بر صحت معاطات من الجانبین دارد، همان دلیل دلالت بر صحت معاطات من

جانب واحد هم دارد. اما اگر گفتیم «معاطات مفید اباحه است»، اینجا مشل است. چرا که بعد از اینه ما گفتیم ملیت وجود
حال در فرض أی ندارد. عل ه در اینجا اباحه محقق شود نداریم الا سیره. اگر سیره به درد ما بخورد عیببر این ندارد، دلیل

که معاطات مفید اباحه است، اشال مکنند و بعد آن را هم با سیره حل مکنند.

نقد استاد بر فرمایش شیخ(ره)

اولین نتهای که نسبت به کلام مرحوم شیخ(ره) مگوییم این است که ما در باب تحقق معامله یا بیع، همین اعتبار عقلای را
لازم داریم. در اعتبار عقلای، عقلا همانطور که بنا بر قول به ملیت اعتبار مکنند، بدون هیچ فرق طبق قول به اباحه هم اعتبار

مکنند. ما باید بوییم اینجا که من این جنس را دادم و دیری گرفت، حت طبق قول به اباحه هم عقلا قطعا اعتبار مکنند.

فرمایش مرحوم سید یزدی(ره)

نته دوم نتهای است که مرحوم سید(ره) در حاشیه ماسب (ج1، ص375) مفرمایند. نظر ایشان این است که بنا بر قول به
ملیت، فرق نمکند که بوییم معاطات من الجانبین یا من جانب واحد باشد، اما مرحوم سید(ره) طبق قول به اباحه را از
طریق «الناس مسلطون عل اموالهم» درست مکند و مفرماید طبق قول به اینه معاطات مفید اباحه است؛ الان که من
جنس را دادم و دیری هم گرفت، اگر بخواهیم این معاطات را درست کنیم، باید از طریق «الناس مسلطون عل اموالهم»

درست کرد.

‐مرحوم سید(ره) در حاشیه مفرماید ما اصلا کاری نداریم که به آن معاوضه بویند، یا معاطات بویند، بحث ما این است که
ببینیم از نظر حم آیا ادله عامه شامل اینجا مشود یا نه؟‐ روی قول به این که افاده ملیت کند، ادله شامل آن مشود،

»، «احل اله الْبيع» شاملش مشود. و روی قول به این که افاده اباحه کند «الناس مسلطون عل اموالهم» «اوفُوا بِالْعقُودِ
شاملش مشود. آیا این فرمایش سید(رض) درست است یانه؟ اگر اعطا من جانب و الاخذ من الاخر شد و قایل شدیم که

معاطات مفید اباحه است، آیا برای صحت این معاملهی ی طرف، مشود به «الناس  مسلطون عل اموالهم» تمس کرد؟

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


نقد استاد بر فرمایش مرحوم سید(ره)

.«و «اباحه شرع «دانید که دو نوع «اباحه» داریم؛ «اباحه مالدر کلام مرحوم سید(ره) شده است. م خلط اینجا ی
«اباحه مال» مثل اینه شما به منزل کس مروید، صاحبخانه برای شما غذا مآورد. این غذا برای شما مباح است به

اباحه مال. «اباحه شرع» جای است که شارع به شما اجازه داده، مثلا در خیابان راه م روید، لقطهای افتاده است. برای
شما مباح است که در اینجا مال مردم را بردارید و ی سال اعلام کنید یا صدقه بدهید. این اباحه شرع است. یا در «اکل

ماره»، طبق قول مشهور اباحه شرع است. آیا بنا بر این قول که معاطات مفید اباحه است، این اباحه مال است یا شرع؟
این اباحه، اباحه شرع است. یعن شارع مگوید اگر این معامله را انجام دادی، من شارع مگویم نتیجهاش ملیت است،

نتیجهاش اباحه است.

قائلین به اینه معاطات مفید اباحه است، اباحه شرع را مگویند. «الناس مسلطون عل اموالهم»، اگر بخواهد بر اباحه هم
دلالت کند، اباحه مال را مگوید، مگوید این مال است تو سلطنت داری و متوان اباحه مال کن بر دیری. اما برای

اینه این اباحه شرع بیاورد، بر اباحه شرع دلالت ندارد. پس ما دنبال اباحه شرع هستیم، و «الناس مسلطون عل اموالهم»
اباحه مال مآورد. یعن شارع مگوید شما مال هستید و متوانید بعنوان مال اباحه کنید نه بعنوان اباحه شرع. لذا این

فرمایش مرحوم سید(ره) درست نیست.

نتیجه بحث و نظر استاد

نیتجه این شد که در «اعطا من جانب واحد و الاخذ من جانب آخر» ، چه بوییم معاطات مفید ملیت است و چه بوییم
معاطات مفید اباحه است، این مصداق برای معامله صحیح است. البته الان من جانب واحد است، و معلوم است تا ثمن را
ندهد هنوز مال ثمن نشده و ثمن برای او مباح نشده است، اما همین مقدار که واقع شده، معاطات و معامله نسبت به همین

مقدار واقع مشود. نتیجه مگیریم اصلا اینه معاوضه و معامله طرفین مخواهد، وجه صحیح ندارد.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


