
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » اشتراک »

در تاریخ ۲۶ مهر ۱۴۰۱

اشتراک
جلسه 21 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بیان احتمالات موجود در معنای محم و متشابه
مت خدای تبارک و تعالکه در مورد توحید، قدرت و ح دارد؛ مانند ادله و براهین م آن است که دلیل واضح و روشن5- مح

است. در مقابل متشابه آن است که دلیل واضح نداشته و فهم و معرفت آن نیاز به تأمل و دقت است.

مرحوم طباطبائ(قده) در رد این احتمال مفرماید: اگر مراد از دلیل واضح، دلیل عقل بدیه یا قریب به بدیه باشد، لازمهاش
این است که آیات الاحام و آیات الفرائض مانند ارث از محمات نباشند چون درباره این قبیل آیات دلیل عقل بدیه یا قریب

به بدیه وجود ندارد.

اما اگر مراد دلیل عقل بدیه نباشد یعن دلیل واضح از قرآن وجود داشته باشد، لازمهاش این است که تمام قرآن محم شود؛
با این توضیح که قرآن کریم با وصف «كتَابا متَشَابِها مثَان»[1] توصیف شدهاست که در تعبیر «مثان» احتمالات مختلف وجود
دارد. از جمله اینکه تعبیر مذکور مربوط به فاتحة التاب باشد زیرا قسمت از آن مربوط به خدای تبارک و تعال و قسمت دیر

مربوط به تقاضای عبد است. احتمال دیر این است که مقصود از مثان یعن هر آیهای از قرآن کریم شبیه، مثل یا نظیری در
قرآن دارد که معنای آنرا تببین مکند. طبق این احتمال تمام آیات باید محم باشند.

اصل موضوع در کلام ایشان وجود دارد که به نظر ما محل اشال است؛ به این بیان که مفروض در کلام ایشان محم بودن
تمام آیات الاحام است، حال آنکه این آیات محل اختلاف هستند و مثلا اخباریها در مورد بعض یا تمام آیات قرآن اشال

داشته و مگویند چون متشابه هستند قابل استدلال و استنباط نمباشند.

6- هر چه امان تحصیل علم به آن ممن باشد محم و هر چه که انسان نتوانست به مضمون آن یقین پیدا کند متشابه است؛
مانند وقت قیامت.

مرحوم علامه(ره) در رد احتمال مذکور دو اشال بیان نموده است:

اشال اول: ایشان ابتدا مفرماید: محم و متشابه وصف برای آیه بوده و آیه آن است که دال بر معرفت از معارف اله باشد.
ضمن اینکه توصیف قرآن کریم به هدایت و نور نیز مشیر به این مطلب است که تمام آیات قرآن کریم چنین خصوصیت دارند.

بوسیله خود آیه و مضمون برخ مضمون برخ فرماید: در قرآن کریم آیهای وجود ندارد که ممتنع الفهم باشد یعنسپس م
دیر را به ضمیمه سایر آیات متوجه مشویم. اما در رابطه با وقت قیامت یا سایر امور غیبیه، آیهای وجود ندارد که دال بر این

مطالب باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2254
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اشال دوم: مدعای شما یعن محم آن است که علم به آن امان دارد و متشابه آن است که علم به آن امان ندارد از
خصوصیات تأویل است و چنین به نظر مرسد نزد شما میان متشابه و تأویل خلط شدهاست. به نظر ایشان علم به متشابه

ممن است.

چنین به نظر مرسد هر دو اشال ایشان محل نظر باشد. اما درباره اشال اول مگوئیم مدعای احتمال ششم این است که در
محم یقین و قطعیت وجود داشته و ملف بوسیله آن به یقین و قطع مرسد که معنای مذکور با معنای لغوی آن نیز سازگار

است. در مقابل متشابه که طبق بیان ایشان باید به محم رجوع نماید، چنین نیست و از آن یقین حاصل نمشود؛ در نتیجه
اینکه ایشان مسئله امتناع و عدم امتناع فهم را مطرح نمود صحیح نیست چرا که مستدل نیز این مطلب یعن قابل فهم بودن آیات

قرآن را قبول دارد اما مگوید آیهای که علم به آن پیدا شد محم است اما آیهای که علم به آن توسط نوع بشر ممن نیست
متشابه مباشد.

درباره جواب دوم نیز هر چند متوان در بدو آنرا پذیرفت یعن بوئیم خصوصیت مذکور مربوط به تأویل است، اما این اشال
وجود دارد که به چه جهت متشابه و تأویل نمتوانند در این جهت مشترک باشند؛ یعن همانگونه که در متشابهات علم به آن

نوعاً ممن نیست تأویل نیز چنین است.

ی از اسرار وجود محم و متشابه در قرآن کریم احتیاج به امام معصوم علیه السلام است؛ با این توضیح که هر چند قرآن
کریم معجزه خاتم الرسل تا روز قیامت مباشد، اما به گونهای است که بشر برای فهم آن در طول تاریخ نیاز به مبین دارد و

برای همین جهت هیچگاه انسان نمتواند ادعا نماید که عقل من به اندازهای است که متوانم قرآن را کاملا متوجه شوم.

بتام مانند «كام و مقصود از متشابه سایر آیات قرآن است؛ با این توضیح که در آیات احم آیات الاح7- مقصود از مح
،[4]«ًبِيس هلَيتَطَاعَ ااس نتِ ميالْب جالنَّاسِ ح َلع هةَ»[3]، «لَوا الصيمق[2]، «ا«ملقَب نم الَّذِين َلع بتا كمك اميالص ملَيع

«اتموا الصيام الَ اللَّيل»[5] و... توسط آیهای دیر تصرف ایجاد نمشود و کاملا روشن هستند. اما در آیات دیر چنین نیست و
ی آیه بوسیله آیه دیر توضیح و تبیین مشود.

مرحوم طباطبائ(ره) در اشال مفرماید: اگر مراد از روشن شدن ی آیه توسط آیه دیر قرینه لفظیه یا مقامیه باشد که این
مسئله در آیات الاحام نیز وجود داشته و همانگونه که در سایر آیات تخصیص و تقیید وجود دارد در آیات الاحام نیز

تخصیص وجود دارد.

اگر مراد از روشن بودن آیات احام، عدم نیاز به رجوع به سایر آیات و عدم وجود ابهام در آنها باشد، لازمهاش این است که
در هیچ معرفت از معارف اله علم حاصل نشود؛ به این بیان که وقت آیات الاحام محم باشد باید سایر آیات متشابه شود و

در نتیجه آیه محم غیر از موضوع آیات الاحام وجود ندارد که آیات متشابه به آن رجوع نماید. آیات احام نیز در
موضوعات مختلف مانند قیامت، صفات اله و... قابلیت رجوع ندارد.

متوان به آیه محآیات که متشابه هستند را نم م هستند کنار گذاشته شود، باقام که محر اگر تمام آیات احبه بیان دی
ارجاع داد در نتیجه راه علم به تمام معارف قرآن بسته خواهد شد.

8- محم دارای ی تأویل و متشابه دارای تأویلهای متعدد است. مرحوم علامه(ره) در اشال مفرماید: این احتمال بیان معنا
ويیم این آیه حتما یوجود ندارد تا ب طبق احتمال مذکور میزان ر قرار گرفتهاست؛ یعندی به جای لفظ ه لفظنیست بل

معنا یا چند معنا دارد.



ضمن اینکه طبق این احتمال تأویل به معنای تفسیر گرفته شدهاست حال آنکه تفسیر مورد فهم همان است اما تأویل را تنها
خدای تبارک و تعال و راسخون در علم متوجه مشوند.

9- محم و متشابه مختص به قصص انبیاء است با این توضیح که اگر قصهای از قصص انبیاء به صورت مفصل بیان شده
باشد محم است. اما قصههای که هر چند در موارد متعدد اما به صورت اجمال به آن شدهاست، متشابه هستند.

ایشان در اشال مفرماید: طبق این احتمال لازم است دایره محم و متشابه منحصر به قصص انبیاء باشد حال آنکه دلیل بر
این تخصیص وجود نداشته و تقسیم مذکور مربوط به کل آیات قرآن کریم است.

علاوه بر این تبعیت از متشابه که سبب ابتغاء در فتنه مشود مربوط به معنائ است که منجر به شرک یا کفر شود و این معنا
اختصاص به قصص انبیاء نداشته و شامل تمام آیات مشود.

10- متشابه آن است که به بیان نیاز داشته و محم مخالف آن است. این احتمال با احتمال مجمل و مبین تفاوت ندارد و وجه
ذکر مجدد آن توسط ایشان واضح نیست.

ایشان در اشال مفرماید: آیات الاحام قطعاً از محمات قرآن است در حال که نیاز به بیان دارد. از طرف دیر آیات
منسوخه نیز مسلم از متشابهات هستند در حالکه نیاز به بیان ندارند.

11- به ابن تیمیه نسبت داده شدهاست که مگوید: محم آن است که ایمان و عمل نسبت به آن لازم است. اما متشابه آن است
که تنها باید به این عنوان که کلام اله است به آن ایمان آورده و قابل عمل نیست.

مرحوم علامه(ره) در توضیح مفرماید: اگر قرار باشد این قول، قول مستقل باشد باید بوئیم محم همان انشائیات است چون
به دنبال انشاء عمل مآید و متشابه همان آیات إخباری است که به دنبال آن عمل در کار نیست.

ایشان در اشال مفرماید: اگر انشائیات محم باشند، اختصاص به آیات الاحام داشته و غیر از آنها باید متشابه شوند و در
نتیجه راه برای کسب علم وجود ندارد، همانگونه که در احتمال هفتم نیز این اشال وجود داشت. اشال دیر این است که

برخ آیات منسوخه جزء انشائیات هستند حال آنکه مسلماً محم نمباشند.

ایشان در ادامه مفرماید: شاید مراد ابن تیمیه توجیه مذکور نباشد بله وی ظاهر آیه را اراده نموده باشد با این توضیح که
خداوند متعال با تعبیر «والراسخُونَ ف الْعلْم يقُولُونَ آمنَّا بِه كل من عنْدِ ربِنَا» مفرماید: ایمان و عمل در مورد آیات محم نزد
راسخون در علم وجود دارد. اما افرادی که در قلب آنها زیغ وجود دارد نباید از متشابه تبعیت نماید و تنها به آن ایمان داشته

باشند حال آنکه از متشابه تبعیت نمودهاند.

اما اشال این است که طبق این احتمال برای آیات محم و متشابه معیاری ذکر نشدهاست همانگونه که در احتمال هشتم نیز
این اشال وجود داشت؛ یعن قبل از اینکه بحث ایمان و عمل مطرح شود باید آیات محم و متشابه از راه برای ما مشخص و

معین شده و ضابطهای برای آنها بیان شود.[6]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. زمر، 23.
[2]. بقره، 183.
[3]. بقره، 43.

[4]. آل عمران، 97.
[5]. بقره، 187.

مة، و المتشابهات ما يحتاج فمات ما كان دليله واضحا لائحا كدلائل الوحدانية و القدرة و الح[6]. «خامسها: أن المح
معرفته إل تأمل و تدبر. و فيه: أنه إن كان المراد من كون الدليل واضحا لائحا أو محتاجا إل التأمل و التدبر كون مضمون الآية

ذا دليل عقل قريب من البداهة أو بديه و عدم كونه كذلك كان لازمه كون آيات الأحام و الفرائض و نحوها من المتشابه
لفقدانها الدليل العقل اللائح الواضح، و حينئذ يون اتباعها مذموما مع أنها واجبة الاتباع، و إن‏ كان المراد به كونه ذا دليل واضح

لائح من نفس التاب و عدم كونه كذلك فجميع الآيات من هذه الجهة عل وتيرة واحدة، و كيف لا؟ و هو كتاب متشابه مثان، و
نور، و مبين، و لازمه كون الجميع محما و ارتفاع المتشابه المقابل له من التاب و هو خلف الفرض و خلاف النص. سادسها:

أن المحم كل ما أمن تحصيل العلم به بدليل جل أو خف، و المتشابه ما لا سبيل إل العلم به كوقت قيام الساعة و نحوه. و
فيه: أن الإحام و التشابه وصفان لآية التاب من حيث إنها آية أي دالة عل معرفة من المعارف الإلهية، و الذي تدل عليه آية من
آيات التاب ليس بعادم للسبيل، و لا ممتنع الفهم إما بنفسه أو بضميمة غيره، و كيف يمن أن يون هناك أمر مراد من لفظ الآية

و لا يمن نيله من جهة اللفظ؟ مع أنه وصف كتابه بأنه هدى، و أنه نور، و أنه مبين، و أنه ف معرض فهم الافرين فضلا عن
المؤمنين حيث قال: «تَنْزِيل من الرحمن الرحيم كتاب فُصلَت آياتُه قُرآناً عربِيا لقَوم يعلَمونَ بشيراً و نَذِيراً فَاعرض اكثَرهم فَهم لا
يسمعونَ»: حم السجدة‐ 4، و قال تعال: «ا فَلا يتَدَبرونَ الْقُرآنَ و لَو كانَ من عنْدِ غَيرِ اله لَوجدُوا فيه اخْتلافاً كثيراً»: النساء‐

82، فما تعرضت له آية من آيات التاب ليس بممتنع الفهم، و لا الوقوف عليه مستحيل، و ما لا سبيل إل الوقوف عليه كوقت
قيام الساعة و سائر ما ف الغيب المنون لم يتعرض لبيانه آية من الآيات بلفظها حت تسم متشابها. عل أن ف هذا القول خلطا

بين معن المتشابه و تأويل الآية كما مر. سابعها: أن المحمات آيات الأحام و المتشابهات غيرها مما يصرف بعضها بعضا،
تشخيص المراد باللفظ حت مجاهد و غيره. و فيه: أن المراد بالصرف الذي ذكره إن كان مطلق ما يعين عل نسب هذا القول إل
يشمل مثل التخصيص بالمخصص، و التقييد بالمقيد و سائر القرائن المقامية كانت آيات الأحام أيضا كغيرها متشابهات، و إن
كان خصوص ما لا إبهام ف دلالته عل المراد و لا كثرة ف محتملاته حت يتعين المراد به بنفسه، و يتعين المراد بغيره بواسطته

كان لازم كون ما سوى آيات الأحام متشابهة أن لا يحصل العلم بش‏ء من معارف القرآن غير الأحام لأن المفروض عدم وجود
آية محمة فيها ترجع إليها المتشابهات منها و يتبين بذلك معانيها. ثامنها: أن المحم من الآيات ما لا يحتمل من التأويل إلا وجها
معن م ما لا ظهور له إلا فو كان المراد به أن المح ،الشافع واحدا و المتشابه ما احتمل من التأويل أوجها كثيرة و نسب إل
واحد كالنص و الظاهر القوي ف ظهوره و المتشابه خلافه. و فيه: أنه لا يزيد عل تبديل اللفظ باللفظ شيئا، فقد بدل لفظ المحم
بما ليس له إلا معن واحد، و المتشابه بما يحتمل معان كثيرة، عل أنه أخذ التأويل بمعن التفسير أي المعن المراد باللفظ و قد

عرفت أنه خطأ، و لو كان التأويل هو التفسير بعينه لم ين لاختصاص علمه باله، أو باله و بالراسخين ف العلم وجه فإن القرآن
يفسر بعضه بعضا، و المؤمن و الافر و الراسخون ف العلم و أهل الزيغ ف ذلك سواء.تاسعها: أن المحم ما أحم و فصل فيه

خبر الأنبياء مع أممهم، و المتشابه ما اشتبهت ألفاظه من قصصهم بالترير ف سور متعددة، و لازم هذا القول اختصاص التقسيم
بآيات القصص. و فيه: أنه لا دليل عل هذا التخصيص أصلا، عل أن الذي ذكره تعال من خواص المحم و المتشابه و هو

ابتغاء الفتنة و ابتغاء التأويل ف اتباع المتشابه دون المحم لا ينطبق عليه، فإن هذه الخاصة توجد ف غير آيات القصص كما
توجد فيها، و توجد ف القصة الواحدة كقصة جعل الخلافة ف الأرض كما توجد ف القصص المتررة. عاشرها: أن المتشابه ما

يحتاج إل بيان و المحم خلافه، و هذا الوجه منسوب إل الإمام أحمد. و فيه: أن آيات الأحام محتاجة إل بيان النب ص مع
أنها من المحمات قطعا لما تقدم بيانه مرارا، و كذا الآيات المنسوخة من المتشابه كما تقدم مع عدم احتياجها إل بيان لونها
نظائر لسائر آيات الأحام. الحادي عشر: أن المحم ما يؤمن به و يعمل به و المتشابه ما يؤمن به و لا يعمل به، و نسب إل ابن

تيمية، و لعل المراد به: أن الأخبار متشابهات و الإنشاءات‏ محمات كما استظهره بعضهم و إلا لم ين قولا برأسه لصحة انطباقه



عل عدة من الأقوال المتقدمة. و فيه: أن لازمه كون غير آيات الأحام متشابهات، و لازمه أن لا يمن حصول العلم بش‏ء من
المعارف الإلهية ف غير الأحام إذ لا يتحقق فيها عمل مع عدم وجود محم فيها يرجع إليه ما تشابه منها، و من جهة أخرى:
الآيات المنسوخة إنشاءات و ليست بمحمات قطعا. و الظاهر أن مراده من الإيمان و العمل بالمحم و الإيمان من غير عمل

نم لك نَّا بِهقُولُونَ آمي لْمالْع خُونَ فاسالر و ... ،نْهم هونَ ما تَشابتَّبِعغٌ فَيزَي قُلُوبِهِم ف ا الَّذِينمبالمتشابه ما يدل عليه لفظ الآية: فَا
عنْدِ ربِنا، إلا أن الأمرين أعن الإيمان و العمل معا ف المحم و الإيمان فقط ف المتشابه لما كانا وظيفتين لل من آمن بالتاب

كان عليه أن يشخص المحم و المتشابه قبلا حت يؤدي وظيفته، و عل هذا فلا يف معرفة المحم و المتشابه بهما ف تشخيص
مصداقهما و هو ظاهر.» الميزان ف تفسير القرآن، ج‏3، ص: 34 تا 37.


