
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۱ مهر ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 12 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

مرحوم محقق اصفهان اعل اله مقامه الشریف فرمود: هر چند در مرکبات توین جزء الماهیة و جزء الفرد یا قوام ماهیت و
قوام فرد قابل تصور است، اما در ماهیات اعتباری چنین نیست؛ زیرا این قبیل ماهیات در عالم خارج فردی که محقق آن کل

باشد را ندارند.

مرحوم صاحب منتق الاصول رحمةاله علیه هر چند اصل مسئله معقول نبودن جزء الفرد را از کلام مرحوم اصفهان رحمةاله
علیه برداشت نمود، اما در توضیح بیان متفاوت را ارائه داده و فرمود: از آنجا که در جزء الفرد باید لازم لا ینف مطرح شود و

لازم لا ینف مربوط به زمان و مان بوده و سایر عوارض و مشخصات، لازم لا ینف نیستند؛ در نتیجه باید گفت ذکر دوم یا
سوم رکوع جزء الفرد نیستند.

از مجموع کلمات چنین استفاده مشود که جزء الفرد یعن فرد محقق و موجد طبیع و لذا باید در ازدیاد یا نقصان ملاک فرد
تأثیر داشته باشد. اما اگر اثبات شد ماهیات اعتباری فرد نداشته و در صلاة وجود اجزاء و شرائط در عالم خارج کاف و طبیع
است در نتیجه اگر شئ در اجزاء و شرایط داخل شد نمتواند در فرد یا طبیعت از حیث ملاک تأثیر گذار باشد. طبق این نظریه

تقسیم مذکور در مرکبات اعتباری معنا ندارد.

مرحوم اصفهان رحمةاله علیه در ادامه فرمود: البته از راه کمال و فضیلة الطبیعة متوان گفت جزء الفرد در اعتباریات
موجب کمال است؛ مثلا اگر شئ توسط شارع به عنوان جزء قرار داده شد هر چند متواند موجب کمال طبیعت شده و عنوان

جزء الفرد را داشته باشد اما در عین حال فرد برای آن طبیعت نیست.

تصویر جزء الفرد بنابر خفیف المؤونه بودن اعتباریات

شاید در اشال به مرحوم اصفهان رحمةاله علیه گفته شود، از آنجا که بحث در اعتباریات است نباید مباحث توین و
فلسف را در آن مطرح نموده و مثلا گفت «الحق أن الل الطبیع موجود بوجود افراده» تا در ادامه این اشال وارد شود که

امور اعتباری فرد ندارد و در نتیجه جزء الفرد نیز معقول نیست. در اعتباریات شارع چیزی که ابتدای آن تبیر و انتهای آن
تسلیم باشد را به عنوان نماز اعتبار نمودهاست. لذا اگر شئ توسط شارع به عنوان جزء الفرد بیان شد متواند در ملاک فرد و

طبیعت تأثیر داشته باشد.

چنین به نظر مرسد مرحوم اصفهان رحمةاله علیه به مطلب مذکور توجه داشتهاست و لذا مسئله کمال و فضیلت را مطرح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2227
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نمود. اما طبق همین بیان نیز شاید گفته شود تصویر جزء الفرد در ماهیات اعتباری مشل است با این توضیح که نماز مرکب
از اجزاء ‐ تبیرة الاحرام، رکوع، سجود و تشهد‐ و شرائط –طهارت‐ است. اما جزء الفرد در مقابل این اجزاء و شرائط قرار

دارد به این معنا که جزء الفرد از ی طرف باید مانند رکوع جزء باشد اما امر متوجه آن نباشد و از طرف دیر تأثیر در غرض و
ملاک نیز داشته باشد؛ در نتیجه نمتوان گفت جزء مذکور هم طبیعة الصلاة و هم جزء مشخصات فردیه آن است به این علت

که فرد ابتدا باید کل را ایجاد نماید تا در مرحله بعد بتوان گفت این هم جزء و از عوارض فرد بوده و متواند در ملاک کل تأثیر
داشته باشد. اما زمانکه فرد ایجاد کننده کل وجود ندارد چونه متوان گفت جزء در ملاک آن مؤثر است؟!

به بیان دیر مرحوم آخوند رحمةاله علیه فرمود: رکوع جزء الماهیة و قنوت یا ذکر دوم سوم رکوع جزء الفرد است چرا که امر
متوجه اینها نشده و اینها در حیز امر وجوب نیستند، اما در عین حال در ملاک کل دخیل بوده و وجودشان سبب بالا رفتن

ملاک است.

اما اشال این است که زمان ش متواند دخیل در ملاک باشد که لباس برای کل بوده و کل را ایجاد نموده باشد. اما اگر
چیزی اجنب از سایر اجزاء باشد مسلماً در ملاک باق اجزاء دخیل نیست؛ همانگونه که نشستن ی جاهل کنار عالم تأثیری در

علم عالم از لحاظ نقصان یا زیادت ندارد. در نتیجه تقسیم مذکور باطل بوده و جزء الفرد وجود ندارد.

مرحوم اصفهان رحمةاله علیه در پاسخ فرمود: تصویر جزء الفرد به این صورت ممن است که بوئیم هر چند نزد شارع
ملاک اصل با وجود اجزاء کامل شده و ملاک وجوب در آن وجود دارد، اما زمانکه قنوت به آن ضمیمه مشود کل دارای

کمال مشود که این کمال در نماز بدون قنوت وجود نداشته و در عین حال قنوت دخالت در ملاک وجوب نیز ندارد.

دیدگاه مرحوم امام خمین(ره)

مرحوم امام رضوان اله تعال علیه در کتاب مناهج الوصول عنوان «ف تصویر جزء الفرد ف المرکبات الاعتباریة» برای این
بحث انتخاب نمودهاست که ‐ولو مرحوم آخوند در اصل بیان تقسیم توجه به آن نداشته باشد‐ اشاره به حاق مطلب دارد.

ایشان ابتدا در تبیین کلام مرحوم اصفهان رحمةاله علیه مفرماید: مرکبات حقیق به وجود افراد موجود مشوند. اما در
مرکبات اعتباری ماهیت و وجود معنا نداشته و نفس اجزاء موجِد طبیعت هستند.

ایشان در ادامه مفرماید: مرکبات اعتباری بر دو گونه هستند: الف‐ مرکبات که هیئت و مواد خاص داشته و قوام آنها به
همان هیئت است؛ مانند نماز. در این قسم امان تصویر جزء الفرد وجود دارد به این بیان که اجزاء موجب قوام و برخ امور

سبب کمال هیئت مّباشند.

ب‐ مرکبات که هیئت خاصه ندارند؛ مانند حج. در این قسم امان تصویر جزء الفرد وجود ندارد.

سپس قانون «الحسن مرهون التناسب» را مطرح نموده و مفرماید: خط خوب مرهون تناسب حروف یا ساختمان خوب
مرهون تناسب اجزاء آن است. قنوت نیز هر چند جزء ماهیت صلاة –با تسامح‐ نیست اما جزء الفرد بوده و تناسب بیشتری به

آن مدهد.[1]



بررس دیدگاه مرحوم امام خمین (ره)

ولو مرحوم امام رحمةاله علیه در این بحث بیان متفاوت از مرحوم اصفهان رحمةاله علیه ارائه نمودهاست اما چنین به نظر
مرسد نظریه ایشان بازگشت به بیان مرحوم اصفهان رحمةاله علیه و مسئله کمال دارد؛ با این توضیح که هر چند قنوت یا

ذکر دوم و سوم رکوع جزء مرکب و ماهیة نیستند اما در کمال این قبیل مرکبات و هیئات نقش داشته و سبب ازدیاد تناسب در
هیئت بوده پس جزء الفرد آنهاست. برخلاف مرکبات که مانند حج دارای هیئت خاص نیستند و در آنها تصویر جزء الفرد

ممن نیست. به نظر ما این بیان متین، عقلائ و در عین حال عرف بوده و طبق آن متوان جزء الفرد را در اعتباریات تصویر
نمود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «الرابع: ف تصوير جزء الفرد ف المركبات الاعتبارية: لا إشال ف إمان دخل ش‏ء وجودي‐ تارةً بنحو الشرطية، و
اخرى بنحو الشرطية‐ ف ماهية المأمور به، و أما الش‏ء العدم فلا يمن إلا أن يرجع إل دخالة ش‏ء وجودي، و إلا فالعدم بما

هو لا تأثير فيه بوجه. إنّما اللام ف تصوير جزء الفرد و شرطه ف المركبات الاعتبارية كتصويرهما ف الماهيات الحقيقية و
المركبات التحليلية، فإنّ الماهيات الحقيقية لما وجدت بالوجود و تشخّصت به، تتّحد معها جميع لوازم الماهية و عوارضها و

عوارض الوجود، فإنّ حقيقة الوجود [تدور] مدار الوحدة و جمع الثرات بنحو الوحدة و البساطة مع عدم انثلام وحدتها، فالفرد
الخارج بجميع خصوصياته عين الماهية وجوداً، فصح فيها تصور مقومات الماهية و أجزاء الفرد. و أما الماهيات الاعتبارية لما

كانت غير متحقّقة ف الخارج حقيقة، بل التحقّق للأجزاء، و مجموع الاجزاء ليس له وجود إلا اعتباراً، فتصور علل‏ القوام فيها لا
مانع منه. و أما تصوير جزء الفرد فقد يستشل فيه: بأنّ كل ما وجد ف الخارج غير أجزاء الماهية يون موجوداً بحياله، و له

تشخُّص خاص به غير بقية الاجزاء، فلا يون لماهية المركب وجود حقيق يجمع الثرات، فلا يتصور فيها جزء الفرد ف قبال
الجزء المقوم للماهية، و لو اعتبر مجموعها باعتبارٍ عل حدَة يون ماهية اعتبارية اخرى، و يون المصداق الخارج‐ أي

مجموع الاجزاء‐ مصداقاً لتلك الماهية، و الاجزاء بلا هذه الزيادة مصداقاً للماهية الاول، فلا يصير المجموع مع الزيادة فرداً
للمجموع بغيرها. و التحقيق أن يقال: إنّ لبعض المركبات الغير الحقيقية هيئة خاصة يون المركب متقوماً بها كما عرفت «2»
.وضع خاص عل بوجود مواد الخارج إلا ما لا بشرط، لا تتحقّق ف مة بهيئةتصوير الجامع، فالقصر و الدار حقيقتهما متقو ف

فحينئذٍ نقول: كل ما له هيئة قائمة بأجزاء يون حسن الهيئة و تفاضلها فيه باعتبار التناسب الحاصل بين الاجزاء، فالحسن أينما
حل يون مرهون التناسب، فحسن الصوت و الخطّ عبارة عن تناسب أجزائهما، فلا يقال للشّعر: حسن، إلا إذا تناسبت جمله، و لا

للدار إلا إذا تناسبت مرافقها و غرفاتها، فربما تون غرفة ف دار توجب حسنها؛ لإيقاعها التناسب بين الاجزاء. فالصلاة ليست
نفس الاجزاء بالأسر، بل لها هيئة خاصة لدى المتشرعة زائدة عل الاجزاء، فيمن أن يون تفاضل أفرادها لأجل تفاضل التناسب

بين أجزائها، و إن كان فهم التناسب بين أجزائها غير ميسور لنا، فلا يبعد أن يون للقنوت دخالة ف حسن الهيئة الصلاتية،
فيوجد المصداق معه أحسن صورة منه مع فقدانه مع عدم دخالته ف تحقّق الماهية، و هذا واضح لدى التأمل ف الأشباه و
النّظائر. ثم إنّه قد أشرنا سابقاً إل الموضوع له ف الصلاة فلا نعيده، و الظاهر خروج الشروط قاطبةً عنه، فراجع.» مناهج

الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص174 ـ 176.


