
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » حجيت خبر واحد »

در تاریخ ۲۰ مهر ۱۳۸۷

حجيت خبر واحد
جلسه 2 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

(ت اخبار کتب رواياجماع بر حجي) ادامه مباحث مقدّمات

عرض كرديم در بحث از حجيت خبر واحد بايد چند نته را به عنوان مقدمه بيان كرد؛ نته اول: آيا اين بحث [حجيت خبر
واحد] از مسائل علم اصول هست يا خير؟ كه در جلسه گذشته بحثش را عنوان كرديم. نته دوم : مرحوم محقق نائين (اعل اله
مقامه الشريف) در كتاب فوائد الاصول عنوان كرده اند: اجماع منعقد شده است بر حجيت اخبار موجودهي در كتب رواي كه

به دست ما رسيده است. مفرمايند: «قد انعقد الاجماع عل حجية الاخبار المودعة فيما بأيدينا من التب» . اگر چنين
اجماع مسلم باشد، يعن تمام اخباري كه در كتب رواي آمده است (كتب را هم مقيد به كتب اربعه نردهاند)، همه حجت

هستند. و ظاهر عبارت مرحوم نائين اين است كه ايشان اصل انعقاد اجماع را مپذيرند؛ يعن اجماع داريم تمام روايات كه در
كتب رواي اماميه آمده است، حجيت دارد و معتبر است.

در اين صورت، اگر چنين اجماع ثابت باشد، دير بحث از حجيت و عدم حجيت خبر واحد، بحث لغوي است. اين نته را نيز
توجه داشته باشيد كه در بحث از ادلهي مثبتين، ي از ادلهي حجيت خبر واحد را «اجماع» ذكر مكنند؛ آن اجماع با اين

اجماع فرق دارد. معقد آن اجماع خود خبر واحد است؛ يعن كسان كه قائل به حجيت خبر واحد هستند، مگويند: «اجماع
داريم خبر واحد كه مفيد براي ظن است و محفوف به قرائن قطعيه نيست، حجيت و اعتبار دارد»؛ اما معقد اين اجماع تمام
اخباري است كه در كتب روائيه آمده، چه خبر واحد و چه غير آن؛ مگويد هر خبري كه در كتب مثل كاف،من لا يحضره

الفقيه،تهذيب،استبصارو دير كتب روائ آمده، حجيت دارد. مرحوم محقق نائين با اين كه اصل انعقاد اين اجماع را پذيرفتهاند،
اما مفرمايند: «لا يصح الاتال عل هذه الاجماع» بر اين اجماع نمتوانيم اعتماد كنيم؛ براي اين که بين مشرب و مذهب

مجمعين اختلاف وجود دارد.

گروه سهگانه اجماعکنندگان

گروه اول: قائل هستند روايات كه در كتب رواي آمده همه، «قطع الصدور» هستند. مگويند چون روايات قطع الصدور
هستند، لذا هر خبري كه در اين كتب آمده، حجيت دارد و معتبر است. گروه دوم: انسداديها هستند؛ عدهاي كه خبر واحد را
حجت نمدانند، و اينطور هم نيست كه از روايات [موجود] در كتب اربعه دست بردارند، و از باب ظن مطلق به اين روايات
عمل مكنند. اينها م‌گويند ظن حاصل از خبر واحد هم براي ما حجت است. گروه سوم : گروه هستند كه حجيت خبر

واحد را از راه دليل خاص معتبر مدانند؛ مثلا از راه آيه نبأ، آيات، روايات و ادلهاي (كه در جاي خودش به آنها مرسيم.) لذا،
ايشان مفرمايد: مشرب و مبناي مجمعين در اعتبار اين روايات كه در كتب رواي مختلف است سه مذهب است؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/73
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بعضهايشان از باب قطع الصدور بودن، بعضها از راه مطلق ظن و انسداد، و بعضها هم از راه ظن خاص و دليل خاص
اين روايات را حجت مدانند. ايشان مخواهند نتيجه بيرند که اين اجماع به درد نمخورد؛ اجماع كه در مسلك و مشرب

مجمعين اختلاف است، كاشف از رأي معصوم(ع) نيست. آن وقت در اينجا يك اصطلاح را ذكر كردند كه ـ (ما در جاي دير
نديديم) ـ مفرمايند: ما يك اجماع مرسل داريم، و يك اجماع تقيدي داريم.

اجماع مرسل طبق تفسير ايشان يعن اجماع كه مذهب مجمعين رهاست؛ يا همه يك مذهب دارند يا اينه اصلا معلوم نيست
بينشان اختلاف باشد؛ اما اجماع تقيدي جاي است كه مبان و مشرب مجمعين در اجماع مختلف است. لذا، مفرمايند: ولو

اينجا در مبان اختلاف دارند، اما در نتيجه اتفاق دارند؛ با اين حال، اجماع بر نتيجه براي ما كاشفيت از رأي معصوم(ع) ندارد.
توضيح مطلب ايشان اين است كه گروه اول كه قائل هستند روايات قطع الصدور است، اگر اينها را متوجه فساد مبنايشان

كنيم، بوييم اين حرف باطل است؛ چطور شما متوانيد بوييد روايات در كتب اربعه و بقيه كتب رواي، قطع الصدور
است؟. اگر متوجه فساد مبنايشان بشوند، دست از نتيجه بر مدارند. لذا، اين نتيجه مقيد است به اين كه اين مبنا صحيح باشد،
و اين اجماع مشود اجماع تقيدي؛ يعن مقيد است كه اين مبان در نزد هر كدام از صاحبان اجماع و مجمعين صحيح باشد.
ايشان سپس نتيجه گرفته و مفرمايند: كس كه مخواهد خبر واحد را حجت بداند، بايد روايات كتب رواي را قطع الصدور

نداند، بايد انسدادي هم نباشد، بايد مطلق ظن را نيز معتبر نداند؛ و الا اگر كس همه روايات را قطع الصدور بداند، يا مطلق ظن
را معتبر بداند، دير نيازي به اين كه بيايد در بحث حجيت خبر واحد، اقامه دليل كند، ندارد.

الات کلام مرحوم محقق نائيناش

بر اين فرمايش نائين دو ملاحظه وجود دارد. ملاحظه اول: اين است كه ما اگر متوجه بشويم مجمعين همه يك مبناي واحد
دارند، باز هم مگوييم چون اين اجماع مدرك است، اعتباري ندارد. به عبارت دير، از كلام نائين استفاده مشود اصل

مدرك بودن اجماع مانع ندارد؛ اما اگر مجمعين اختلاف در مدرك داشته باشند، اشال دارد. حالا ما به ايشان عرض مكنيم
اگر تمام مجمعين در اين اجماع يك مبناي واحد داشتند، مثلا همه قائل بودند اخبار كتب رواي قطع الصدور هستند، حالا يك

الخورد. ملاحظه دوم: اشر به درد آن فقيه نمالصدور نيستند، اين اجماع دي كرد كه اين اخبار قطعآمد اثبات مم فقيه
است كه مرحوم محقق عراق (اعل اله مقامه الشريف) در حاشيه فوائد الاصولبر مرحوم نائين وارد كرده است و آن اشال از

توضيح كه ما بر كلام مرحوم نائين داديم به خوب روشن مشود. اشال عبارت از اين است: شما از كجا مدانيد مجمعين
كه الآن سه گروه هستند از حيث مبنا، اختلاف در مبنا و مشرب دارند؟ از كجا مدانيد كه اگر هر گروه علم به فساد مبنايشان
پيدا كنند، دست از اين نتيجه بر مدارند؟ گروه اول مگويند ما قطع به صدور داريم. گروه دوم مگويند از باب دليل انسداد و

مطلق ظن آنها را حجت مدانيم.

و گروه سوم مگويند از باب ظن خاص حجت هستند. مرحوم عراق مفرمايند: برويم سراغ گروه اول، آيا گروه اول، اگر
التفات به فساد مبنايشان پيدا كنند، باز دست از اين نتيجه بر مدارند؟ يعن مگويند اخبار مودعهي در كتب رواي معتبر

نيست؟ ادعاي ايشان اين است ـ (يك اصطلاح دارند كه من كمتر اين اصطلاح را ديدهام) ـ مفرمايند يك چيزهاي از قبيل
نات بعد الوقوع است، نه نات قبل الوقوع. يعن يك مطلب مسلم بين فقهاي متقدم بوده است، آنچه كه در اصول اربعة مأة

آمده و بعداً در كتب اربعه آمده، اينها حجيت دارد و ترديدي در اين نداشتند. منتها بعد از اينه اين مطلب واقع شد و مسلّم
عندهم شد، مگويند حالا يك نته و علت هم برايش ذكر كنيم؛ علت بعد الوقوع. علتش اين است كه قطع به صدورش داريم،

بحيث اين كه اگر ما را متنبه كنند به اينه اين قطع به صدور هم باطل است، باز دست از اصل مبنا و دست از اصل نتيجه بر
نمدارند، مگويند اين اخبار مسلّم است. تعبيرشان اين است: «... إنّه لو فرض عدم قطعية سند الاخبار ولا تمامية الانسداد ولا
نيست، انسداد تمام نيست، ادله خاص هم تمام نيست، يعن تمامية الادلة الخاصة من آية النبأ وغيره اگر ادعا كنيم اخبار قطع



هر سه مبنا را پاك كنيم و بذاريم كنار، فهل يرفعون الاصحاب يدهم عن مثل هذه الاخبار ف مقام استنباط الاحام آيا فقهاي ما
رفع يد مكنند از اين اخبار در مقام استنباط؟ كّ وحاش ، به هيچ وجه اينها رفع يد نمكنند و ذلك يشف عن حجية الخبر. 

بر سخن مرحوم نائين ال مرحوم عراقنقد اش

اشال اول را كه خودمان داشتيم نسبت به فرمايش مرحوم نائين همان بحث مدرك بودن اجماع بود. اما اين اشال دوم كه
مرحوم عراق كردند، ببينيم آيا اشال واردي است يا نه؟ ظاهرش اين است كه نمتوانيم اين فرمايش مرحوم محقق عراق را به

نحو كل بپذريم؛ معقد اجماع، اجماع بر جميع روايات است كه در كتب رواي آمده است. اگر گفتيم اختلاف مسلك مجمعين
مضر به اين اجماع است (كما اينه نائين فرمود) آن وقت، مرحوم عراق اشال مكند که مضر نيست. اينها اگر بفهمند اين

مسلكهايشان هم باطل است، دست از اين نتيجه بر نمدارند. اشال ما اين است كه چرا دست از اين نتيجه بر نمدارند؟
مگويند آن روايات را كه فقها به آن عمل كردند را قبول مكنيم اما دير اجماع بر جميع، از اين حرف، رفع يد مکنند. اجماع

بر جميع زمان است كه بويند ما قطع به صدور الجميع داريم. بله، اعتبار آن روايات كه فقها به آنها عمل كردند، اظهر من
الشمس است؛ به آنها عمل مکنند. لذا، اين بيان مرحوم محقق عراق بيان غير صحيح است.

توضيح مطلب : در توضيح كلام مرحوم نائين گفتيم كه مجمعين مبان سه گانه دارند، ايشان مگفت که اگر به گروه اول تنبه
بدهيم كه مبنايتان باطل است، دست از نتيجه بر مدارند. مرحوم عراق همين جا جلوي مرحوم نائين را مگيرد و مگويد

اينطور نيست كه گروه اول كه قائل به قطع الصدور بودن اين روايات هستند، اگر التفات پيدا كنند كه مبنا باطل است، دست
از نتيجه برمدارند؛ و اين اصطلاح را آورد كه اينجا از باب ذكر علت بعد الوقوع است. يعن يك چيزي كه وقوعش مسلم است،
نيازي به اين كه علت هم برايش ذكر كنيم ندارد، اما حالا براي اينه خال از عريضه هم نباشد، علت براي آن ذكر مکنند. حالا

را قبول داريم، ول دارند. ما كبراي كلام عراقاگر بعداً روشن شود که اين علت باطل است، دست از اصل مطلب بر نم
عرض ما اين است كه وقوع را چه گرفتيد؟ يعن معقد اجماع را حجيت اخبار مودعهي ف التب الرواي اجمالا گرفتيد يا

حجيت جميع اخباري كه در كتب مودعه است؟ اگر مخواهيد بوييد اجمالا است، ما فرمايش شما را قبول داريم؛ يعن اگر
بطلان تمام اين مبان هم ثابت شود، بالاخره اجمالا بسياري از اين روايات مورد عمل فقها قرار گرفته است و در اعتبارش هيچ
ترديدي نيست؛ بيش از هزار سال است دارد به آن عمل مشود. ول اين غير از آن معقد اجماع است كه مرحوم نائين ادعا

كرده است. مرحوم نائين نقل كرده و پذيرفته است که بر حجيت جميع اخباري كه در كتب رواي آمده، اجماع هست.

لذا، همان اشال اول را بوييم که بالاخره اين اجماع، مدرك است و اجماع مدرك اعتباري ندارد. البته ما در اين مطلب در
بحثهاي گذشته، توضيح داديم که تأمل داريم. مرحوم نائين در دنبال اين مطلب، مطلب را مفرمايند که چونه كس متواند

ادعا كند كه نسبت به اين اخبار قطع به صدور دارد، در حال كه اختلاف فاحش بين الاخبار است؟ يك روايت در يك مورد
مگويد «لا يجوز»، روايت دير در همان مورد مگويد «يجوز»؛ با وجود اين اختلاف فاحش، ما كه قطع به متنافيين نمتوانيم

پيدا كنيم. بعد مفرمايند: علاوه بر اين، ادعاي قطع به صدور، جدّاً غريب و خيل بعيد است؛ خصوصا بعد از زمان غيبت
كبري، وما كنا نترقب من المتأخرين هذه الدعوی وقد نسب إل شرذمة من الأخباريين . ما انتظار نداريم كه متأخرين بيايند اين

را ادعا بنند، يك گروه از اخباريين گفتهاند. بعد مفرمايند افرادي كه قريب العهد به زمان حضور بودند، مثل مرحوم سيد
مرتض، اگر واقعاً قطع به صدور بايد حاصل مشد، بايد براي آنها حاصل مشد؛ آنها اول بودند از ديران كه ادعاي قطع به

صدور داشته باشند؛ در حال كه مبينيم سيد مرتض چنين ادعاي ندارد. آنهاي كه قريب العهد به زمان حضور بودند هم چنين
ادعاي ندارند.



کلام مرحوم صاحب وسائل

اينجا مناسب ديدم كه كلام مفصل كه شايد مفصلترين كلام در اين رابطه را مرحوم شيخ حر عامل در خاتمه وسائل عنوان
كند، هشتاد كتاب روايكند، هشتاد مصدر ذكر مه مصادر كتاب وسائل را بيان مكرده است را بيان کنم. ايشان بعد از اين

نقل مکند كاف، من لا يحضر، تهذيب ، استبصار، عيون اخبار الرضا، معان الاخبار، اكمال الدين، امال ،خصال، توحيد ،
علل الشرايع(اكثرش كتب صدوق است.) صفات الشيعة، فضل الشيعة، المقنع، المجالس و الاخبار، المحاسن ، بصائر

الدرجات، رساله محم و متشابه سيد، رساله قبله فضل بن شاذان و نهج البلاغه، همه اينها را نقل مکند و مگويد آنچه كه من
در وسائلآوردهام از اين كتابها نقل كردهام. بعد در فايده ششم مفرمايد جمع كثيري از علما شهادت دادهاند به صحت و ثبوت

اين كتب از مؤلّفينش و ثبوت اين احاديث از ائمه عصمت(ع)؛ يعن شهادت جمع كثيري از علما را نقل مکند بر اين كه آنچه
در اين كتب آمده، روايات معتبر است. آقايان كه علم رجال را ملاحظه فرمودهاند، در اول علم رجال معمولا اين بحث مطرح

است كه اگر كس ادعا كند روايات كه در كتب رواي آمده، تماماً معتبر است، يا تماماً براي ما قطع الصدور است، دير
نيازي به علم رجال نيست؛ و كسان كه علم رجال را نف مکنند، دير هيچ وقت نمآيند بحث كنند كه آيا خبر واحد حجيت
دارد يا حجيت ندارد؛ آنها مگويند ما اصلا نيازي به علم رجال نداريم، روايات كه در كتب رواي ما آمده، تماماً معتبر است.

اين بحث، بحث مهم است؛ و شايد در زمان ما نيز افرادي باشند كه اين نظريه را داشته باشند. ان شاء اله اين فايده ششم را
كه حدود بيست صفحه در كتاب وسائل آمده، خلاصهاش را بيان مكنيم، بعد اشالات آن را ذكر مكنيم. 


