
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۲ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 93 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بررس کیفیت استدلال بر قول اعم

دلیل چهارم: با مراجعه به اخبار و روایات ملاحظه مشود که لفظ صلاة، صوم، حج و به صورت کل الفاظ موجود در
روایات، در اعم از صحیح و فاسد استعمال شدهاست.

تعبیر مرحوم آخوند (ره) این است که این الفاظ در خصوص فاسد استعمال شدهاست در حالکه این حرف صحیح نیست و
اعم به هیچ وجه چنین ادعای ندارد. در این دلیل، دو روایت به عنوان شاهد ذکر شدهاست:

روایت اول: حدیث بن الاسلام

روایت اول: «بن الإسلام عل خمس الصلاة و الزكاة و الحج و الصوم و الولاية و لم يناد أحد بش‏ء كما نودي بالولاية فأخذ
الناس بأربع و تركوا هذه فلو أن أحدا صام نهاره و قام ليله و مات بغير ولاية لم يقبل له صوم و لا صلاة.»

روایت مذکور از روایات معروف بوده و اینکه اساس اسلام بر پنج امر نماز، زکات، حج، صوم و ولایت باشد ریشه قرآن دارد.
حضرت در ادامه مفرمایند: به گونه و مقداری که نسبت به ولایت ندا داده و تأکید شدهاست نسبت به بقیه چنین نیست.

مراد از ناس در روایات ما مخالفین هستند. روایت مفرماید: اینها چهار مورد را أخذ نموده و ولایت را ترک نمودهاند. سپس
امام (عليهالسلام) مفرمایند: اگر کس تمام روزها را روزه گرفته و تمام شبها را نماز بخواند اما ولایت نداشته باشد نماز و

روزهاش قبول نمشود.

نته اول این است که مراد از تعبیر «لم یقبل» در مقابل صحت نیست؛ یعن نمتوان گفت اینها صحیح است اما قبول نمشود
یا کامل نیست. اصطلاح کمال در مقابل صحت اصطلاح است که در کلمات متأخرین و فقهاء وارد شدهاست لذا لم یقبل به

معنای لم یصح مّباشد. گلوگاه استدلال برای مدعا در روایت دو مورد است:

گلوگاه اول در استدلال

الف‐ تعبیر «فأخذ الناس بأربع.» مرحوم آخوند (ره) مفرماید: از ی طرف امام (عليهالسلام) مفرمایند: «أخذ الناس
بالاربع» و از طرف دیر مدانیم عبادات منر ولایت باطل است، پس معلوم مشود آن حضرت الفاظ مذکور را در اعم از

صحیح و فاسد استعمال نمودهاند.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)

بنابر نقل کاف، خصال، محاسن و من لایحضر تعبیر «فأخذ الناس بأربع» و به صورت نره آمدهاست. مرحوم اصفهان (ره)
مفرماید: اگر تعبیر به صورت نره باشد قابلیت استدلال ندارد. اما اگر به صورت معرفه باشد متوان به آن استدلال نمود؛

یعن «الف و لام» عهد ذکری بوده و لذا مذکورات در صدر خبر در اعم استعمال شدهاست.[2]
چنین به نظر مرسد تفاوت میان تعبیر به نره و معرفه یا ذکری بودن الف و لام وجود نداشته و صلاة یا صوم در هر دو

استعمال یسان مباشد.

گلوگاه دوم در استدلال

ب‐ تعبیر «فلو أحداً صام نهاراً.» در این تعبیر نیز امام (عليهالسلام) مفرمایند: اگر از اهل سنت کس روزه بیرد اما ولایت
نداشته باشد روزهاش صحیح نیست؛ لذا مشخص مشود باز هم الفاظ مذکور در اعم از صحیح و فاسد استعمال شدهاند.

اشال اول مرحوم آخوند (ره) به روایت اول

مرحوم آخوند (ره) مفرماید: سلمنا این الفاظ در روایت در اعم از صحیح و فاسد استعمال شده باشد، اما استعمال اعم از
حقیقت است؛ لذا این روایت نمتواند برای مدعای شما مورد استفاده قرار گیرد.

کلام مرحوم والد معظم(ره)

مرحوم والد ما (ره) در مقابل کلام مرحوم آخوند (ره) مفرماید: باید نسبت به اینکه مشهور مگویند: استعمال اعم از حقیقت
فرماید: استعمال دلالت بر حقیقت دارد استثناء و تبصرهای ایراد نمائیم چرا که در برخ(ره) م است اما مرحوم سید مرتض

موارد کلام مرحوم سید مرتض (ره) صحیح بوده و استعمال علامت حقیقت است؛ مانند موردی که استعمال مجازی ممنوع یا
قبیح باشد، کما اینکه در الفاظ عقود و ایقاعات چنین است.

لذا اگر در روایت امام (عليهالسلام) لفظ را در عقدی استعمال نمودند مشخص مشود که لفظ حقیقت در معنای عقد مذکور
است. در مسئله محل بحث نیز چون امام (عليهالسلام) در مقام بیان عظمت ولایت هستند استعمال مجازی صلاة در معنای اعم

قبیح مباشد.[3]

ان دارد استعمال مستعمل معمولهر چند ام به نظر ما کلام ایشان تام بوده و پاسخ مرحوم آخوند (ره) مخدوش است؛ یعن
اعم از حقیقت و مجاز باشد، اما امان ندارد استعمال الفاظ در عقود یا استعمال الفاظ در روایات این چنین اعم از حقیقت و

مجاز باشد.

اشال دوم مرحوم آخوند (ره) به روایت اول

اشال دیر مرحوم آخوند (ره) این است که اعم اشتباه مگوید الفاظ مذکور در روایات در اعم استعمال شدهاست و به قرینه
تعبیر «بن الاسلام» در این روایت نیز استعمال در خصوص صحیح مّباشد؛ چرا که ممن نیست بوئیم بنای اسلام بر صلاة،

زکات، صوم و حج فاسد مباشد.

ایشان در ادامه مفرماید: اگر کس بوید شما از ی طرف مفرمائید: مقصود از الفاظ مذکور صحیح است اما از طرف دیر



امام (عليهالسلام) در این روایت مفرمایند: کس که ولایت ندارد عباداتش صحیح نیست، در پاسخ مگوئیم: مقصود از صحیح،
صحیح به حسب اعتقاد مباشد؛ یعن منرین ولایت به حسب اعتقاد خودشان نماز را تام الاجزاء انجام مدهند.

آنچه به عنوان تمیل نسبت به کلام مرحوم آخوند (ره) باید بیان شود این است که شاید کس بوید چرا ایشان به حسب اعتقاد
را در اشال داخل نمودهاست؟! پاسخ این است که در باب صحیح و اعم، امان دارد ی فرد، به حسب اعتقاد ملف صحیح

وید سوره جزء نماز نیست، صحیح به حسب اعتقاد وی نماز نُه جزئشود و ب بخواهد صحیح باشد؛ کما اینکه  اگر کس
است. اما کس که مگوید سوره جزء نماز است، صحیح به حسب اعتقاد وی نماز ده جزئ مّباشد.

ایشان در ادامه مفرماید: تعبیر «فلو أن أحدا صام نهاره» نیز همین حالت دارد؛ یعن صام و قام به حسب اعتقادی که نزد وی
وجود دارد باید معنا شود.

بررس کلام مرحوم آخوند(ره)

تا اینجا نتیجه این شد که اعم از ابتدا مگوید: الفاظ مذکور در روایت از ابتدا در اعم از صحیح و فاسد استعمال شدهاند. در
مقابل مرحوم آخوند (ره) مفرماید: به قرینه تعبیر «بن» نمتوانیم بوئیم مقصود از اعم از صحیح و فاسد است بله باید

بوئیم مراد صحیح است، اما صحیح که به حسب اعتقاد آن شخص باشد.

اما آنچه نسبت به کلام مرحوم آخوند (ره) به ذهن مرسد این است که ایشان از ی طرف به قرینه تعبیر «بن» مفرماید:
مقصود صلاة صحیحه است. اما از طرف دیر مفرماید: صحیح به حسب اعتقاد این شخص مقصود بوده که اسلام مبتن بر

آن نیست.

به بیان دیر مرحوم آخوند (ره) مسئله قرینیت «بن» را به این شرط متواند مطرح نماید که صلاة صحیح به حسب واقع که در
آن ولایت باشد در نظر گرفته شود و إلا صلات که در آن ولایت نباشد و به حسب اعتقاد آن شخص صحیح باشد، نمتواند از

ارکان اسلام باشد.

به تعبیر دیر اعم متواند بوید: صلاة صحیح به حسب اعتقاد این شخص، همان صلات است که ما از آن تعبیر به فاسد
نمودهایم، لذا کلام شما ادعای اعمها یعن استعمال صلاة در اعم از صحیح و فاسد را اثبات مکند.

بررس استدلال به روایت

همانگونه که ما در استدلال مرحوم آخوند (ره) برای قول به صحیح در مورد بعض روایات مانند «الصلاة معراج المؤمن» یا
«لا صلاة إلا بفاتحة التاب» گفتیم روایات مذکور در مقام استعمال این الفاظ در صحیح یا اعم از صحیح و فاسد نیست، در

مورد این روایات نیز چنین مطلب را مگوئیم؛ لذا به روایات مذکور برای قول به صحیح و اعم نمتوان استدلال نمود.

به بیان دیر ذکر الفاظ در این روایات اشاره به ی واقع دارد نه اینکه قصد داشته باشد لفظ صلاة را در معنائ استعمال
نماید، چرا که دلیل وجود ندارد اگر متلم لفظ را به کار برد لزوماً به جهت استعمال بودهاست؛ کما اینکه در مباحث گذشته

گفتیم گاه متلم لفظ را استعمال نموده اما از آن نفس یا نوع یا صنف لفظ را اراده مکند. در مرحله بعد مگویند: آیا اینها از
قبیل استعمال است یا خیر؟!  لذا ممن نیست در واقع این نزاع مطرح شود آیا لفظ در صحیح یا اعم از صحیح و فاسد مقصود

است یا خیر؟!



مثلا لفظ انسان برای حیوانٌ ناطق وضع شدهاست. اما اگر متلم قصد داشته باشد بوسیله این لفظ به انسانهای موجود در
خارج اشاره نماید، دیر عنوان حیوانیت و ناطقیت یا استعمال را در نظر نرفته و تنها از این لفظ به عنوان مشیریت بهره

مگیرد.

یا مثلا اگر به کس بویند واجبات چیست و وی مثلا بوید صلاة، صوم، حج و... آیا مقصود این است که الفاظ مذکور در
معنای استعمال شوند یا مقصود این است که با این الفاظ به واجب اشاره شود؟! مسلماً این مقام، مقام استعمال نیست و این

شخص با این عناوین تنها در حال شمارش و ذکر واجبات مباشد.

نتهای در رابطه با ولایت

مقصود از ولایت در این روایت، تنها ولایت قلب و اعتقاد به ائمه معصومین (عليهمالسلام) نیست و لذا این کاف نیست که
بوئیم من معتقدم پس از پیامبر اکرم(صلالهعليهوآله)، امیرالمومنین (عليهالسلام) خلیفه بلافصل ایشان است. بله مقصود از
ولایت در اینجا با توجه به تعبیر «ترکوا هذه» حومت امیرالمومنین و اولاد ایشان (عليهمالسلام) است؛ یعن اینها حومت اهل

بیت عصمت و طهارت (عليهمالسلام) را نپذیرفتهاند.

و إلا اگر بوئیم ی امر قلب محض مقصود است، اثر مهم بر آن مترتب نخواهد شد. کما اینکه مرحوم امام(ره) نیز در مورد
واقعه غدیر مفرماید: در این روز تنها اعلام مقام معنوی و قلب امیرالمومنین (عليهالسلام) به عنوان جانشین مطرح نبود. بله

مسئله مربوط به اختصاص مقام حومت ایشان پس از پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) و پس از ایشان در مورد سایر ائمه
معصومین (عليهمالسلام) بودهاست. لذا هندسه حومت در اسلام این است و هر حومت غیر از این راه را ط نماید غیر

مشروع مباشد. البته مقصود از حومت، نفوذ حم حاکم است؛ یعن اگر حاکم گفت باید مال، جان و آبروی خود را بده، او
بدهد.

در زمانه ما به ی معنا حومت در برخ کشورها وجود ندارد، چرا که در این کشورها شخص توسط مجلس جهت ریاست
انتخاب شده و او تنها مجری قانون است. در کشور ما نیز رئیس جمهور حومت و ولایت ندارد بله رهبری معظم و فقیه جامع

الشرائط به ادله ولایت فقیه است که ولایت دارد.

بله اگر کس ادله ولایت فقیه را قبول نداشته باشد باید بوید حومت مختص به خدای تبارک و تعال، پیامبر اکرم و ائمه
معصومین (عليهمالسلام) است. اما بزرگان مانند مرحوم امام(ره)، شاگردان ایشان و شاگردانِ شاگردان ایشان که ادله ولایت

فقیه را قبول دارند مفرمایند: در زمان غیبت اگر مردم پذیرفتند فقیه باید حومت تشیل داده و حومت او نافذ و مشروع
است.

ولایت مسئلهای بسیار مهم است و اینکه ائمه (عليهمالسلام) مفرمایند: «فأخذ الناس بأربع و تركوا هذه» به این معنا است که
مردم ما را به عنوان حاکم و ول خود قرار ندادهاند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

الإسلام عل الفاسدة (كقوله عليه الصلاة و السلام: بن غير واحد من الأخبار ف [1]. «و منها استعمال الصلاة و غيرها ف
خمس الصلاة و الزكاة و الحج و الصوم و الولاية و لم يناد أحد بش‏ء كما نودي بالولاية فأخذ الناس بأربع و تركوا هذه فلو أن



أحدا صام نهاره و قام ليله و مات بغير ولاية لم يقبل له صوم و لا صلاة) «1» فإن الأخذ بالأربع لا يون بناء عل بطلان عبادات
تارك الولاية إلا إذا كانت أسام للأعم و (قوله عليه السلام: دع الصلاة أيام أقرائك) «2» ضرورة أنه لو لم ين المراد منها

الصحيحة منها. و فيه أن الاستعمال أعم من الحقيقة مع أن المراد ف عنها لعدم قدرة الحائض عل الفاسدة لزم عدم صحة النه
الرواية الأول هو خصوص الصحيح بقرينة أنها مما بن عليها الإسلام و لا يناف ذلك بطلان عبادة منري الولاية إذ لعل أخذهم بها

إنما كان بحسب اعتقادهم لا حقيقة و ذلك لا يقتض استعمالها ف الفاسد أو الأعم و الاستعمال ف قوله فلو أن أحدا صام نهاره
[إل آخره‏]  كان كذلك أي بحسب اعتقادهم أو للمشابهة و المشاكلة. و ف الرواية الثانية الإرشاد إل عدم القدرة عل الصلاة و إلا
كان الإتيان بالأركان و سائر ما يعتبر ف الصلاة بل بما يسم ف العرف بها و لو أخل بما لا يضر الإخلال به بالتسمية عرفا محرما
عل الحائض ذاتا و إن لم تقصد به القربة. و لا أظن أن يلتزم به المستدل بالرواية فتأمل جيدا.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )،

ص: 31 و 32.
لا محالة فاسدة‐ ف الأربعة المأخوذة، و ه صدر الخبر‐ و ه العهد الذكري استعمال المذكورات ف [2]. «فان مقتض

الأعم. و أما عل ما ف غير واحد من التب ‐ المشتملة عل الخبر المزبور‐ من تنير الأربع، فلا دلالة عل ذلك، بل فيه إشارة
إل أنهم‐ بسبب ترك الولاية‐ لم يأخذوا بحقيقة تلك الأربع، بل بأربع تشاكلها و تشابهها ف الصورة دون المعن.» نهاية الدراية

ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 127 و 128.
[3]. اصول فقه شيعه، ج‏2، ص: 184 و 185.


