
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۸ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 91 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بررس کیفیت استدلال بر قول صحیح یا اعم

تا اینجا سه دلیل برای مبنای صحیح بیان شد و مورد مناقشه قرار گرفت.

دلیل چهارم: حمت وضع: مرحوم آخوند (ره) مفرماید: به جهت حمت وضع قطع داریم که در میان عقلاء اگر کس قصد
داشته باشد لفظ را برای مرکب و مصنوع وضع نماید، آنرا برای مرکب تام وضع مکند؛ به این بیان که حمت وضع تفهیم

مراد بوده و لذا واضع باید مرکب را به صورت تام به مخاطب تفهیم نماید. بله گاه لفظ را در ناقص نیز استعمال نمودهاست
اما استعمال مذکور همراه با مسامحه و عنایت مباشد.

شارع نیز در مرکبات و مخترعات شرعیه همین روش عقلاء در مرکبات خارج را اختیار نموده و لفظ را برای مرکب تام قرار
دادهاست.

ایشان در ادامه مفرماید: البته برای تفهیم مرکبات خارج لزوماً نباید مرکب به صورت تام در نظر گرفته شود بله متوان
گفت غالب مرکبات مذکور به صورت ناقص است؛ مثلا هر چند لفظ «سیارة» در مورد ماشین به کار مرود اما در غالب

موارد ماشین ناقص بوده و برخ اجزاء در آن وجود ندارد و لذا تفهیم معنای ناقص در مرکبات خارج نسبت به تفهیم معنای
تام بیشتر مورد نیاز است. به بیان دیر این چنین نیست که در میان عقلاء غالباً غرض به تفهیم معنای تام تعلق گرفته باشد.

سپس مفرماید: سلمنا در میان عقلاء چنین روال وجود داشته باشد اما تفهیم معنای ناقص در مرکبات شرع بیشتر از معنای
تام مورد نیاز است؛ مثلا در باب صلاة روایات متعددی وجود دارد که محتوی آن پرسش و پاسخ در مورد زیادت و نقصان

عمدی و سهوی اجزاء در نماز است و در عین حال لفظ صلاة بر این قبیل نمازها اطلاق مشود.

خلاصه اینکه دلیل چهارم از نظر مرحوم آخوند (ره) مواجه با دو اشال است: الف‐ اشال در مقیس علیه. ب‐ سلمنا مقیس
علیه بدون مشل باشد اما شارع در وضع مخترعات و مرکبات شرع از عقلاء تبعیت ننمودهاست و لذا نمتوان آنرا

پذیرفت.[1]

کلام مرحوم والد معظم(ره)

مرحوم والد ما (ره) در اشال به استدلال مذکور مفرماید: قیاس مخترعات و مرکبات شرع با روش عقلاء در مرکبات
خارجیه صحیح نیست چرا که شروط بر سه قسم هستند: الف‐ شروط که شارع آنرا اعتبار نمودهاست؛ مانند طهارت و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


استقبال.

ب‐ شروط که از لحاظ عقل قابل أخذ در مأمور به است؛ مثلا شارع مفرماید: فلان چیز واجب است اما عقل مگوید به این
شرط واجب است که مزاحم اقوی نداشته باشد.

ج‐ شروط که قابل أخذ در مأمور به نیست؛ مانند قصد قربت.

محل نزاع شرائط قسم اول است یعن شرائط که شارع آنرا در متعلق امر أخذ نمودهاست. به بیان دیر مراد از صحیح، تام
الاجزاء و شرائط از حیث شرط اول بوده و شرط نوع دوم و سوم خارج از محل نزاع مّباشد؛ لذا میان شرع و عقلاء از این
حیث تفاوت وجود دارد و اگر شرائط أخذ شده توسط شرع از سنخ شرائط عقلائیه باشد قیاس مرکبات شرعیه و خارجیه تا

حدی جا دارد. اما زمانکه شرائط متفاوت بوده و برخ داخل در محل نزاع هستند و برخ نیستند، متوان گفت میان روش
شارع و عقلاء تفاوت وجود دارد.

در روش شارع ولو قصد امر شرط است اما قابلیت أخذ در مأمور به ندارد و اگر هم نیاید مخل به مسم نیست. در حالکه
عقلاء مگویند: اگر چیزی شرط برای مرکب است و در عین حال آورده نشود، مخل به آن مباشد؛ مثلا اگر عدم مزاحمت با

اقوی شرط بود، در صورت تزاحم نمتواند مانع از مسم باشد. اما ممن است عقلاء همین شرط را مانع در صدق عنوان
بدانند.[2]

نسبت به این دلیل یعن حمت وضع سه اشال وارد شده و لذا قابل پذیرش نیست. در نتیجه تا اینجا تمام ادله قائلین به صحیح
مواجه با اشال بوده و قابل پذیرش نیست.

جمعبندی بحث

پیش از این بیان شد که اگر کس بپذیرد نزاع در صحیح و اعم متفرع بر این است که هر کدام قدر جامع را تصویر نمایند،
برخ مانند مرحوم آخوند (ره) که مفرمایند: تنها طبق قول به صحیح متوان قدر جامع را تصور نمود، لازم نبود اقامه دلیل

نمایند در حالکه ایشان برای مبنای خود ادلهای نیز اقامه کرد.

طبق همین همین مبنا اگر کس بوید تنها طبق قول به اعم متوان قدر جامع تصویر نمود نیز نیاز به اقامه دلیل نداشته و قول
وی تثبیت مشود.

در این بحث برخ مانند مرحوم اصفهان (ره) فرمودند: هم اعم و هم صحیح متوانند قدر جامع تصویر نمایند، لذا اگر ادله
صحیحها باطل شد، باید به سراغ اعمها رفته و ادله آنها را نیز مورد بررس قرار دهیم.

اما مسئله این است که طبق مبنای مذکور آیا متوان گفت اگر از ی طرف طبق قول به اعم تصویر قدر جامع ممن باشد و از
طرف دیر صحیح نتواند برای مبان خود استدلال قابل قبول بیاورد، پس در نتیجه باید بوئیم قول به اعم اثبات شده و نیاز به

استدلال ندارد؟!

طبق مبنای ما که گفتیم هیچکدام قادر به تصویر قدر جامع ولو قدر جامع عرض اجمال نبودند، نزاع یعن وضع الفاظ برای
صحیح و اعم از اساس لغو خواهد بود.



بله با توجه به مبنای ما اثبات نشد که این مسئله ممتنع است، اما کالممتنع مّباشد؛ یعن هر چند هر دو طرف مصادیق دارند
اما در عین حال قادر به تصویر قدر جامع نمباشند.

چنین به نظر مرسد طبق مبنای مرحوم اصفهان (ره) تقریباً قول به اعم تعین پیدا نموده و نیاز به بیان استدلال نیست. در
حالکه طبق نظر ما باید ادله اعم نیز مورد بررس قرار گیرد.

ادامه بررس کیفیت استدلال بر قول صحیح یا اعم

مرحوم آخوند (ره) برای قول به اعم پنج دلیل ذکر نموده و همه را مورد مناقشه قرار مدهد:

دلیل اول: تبادر: اعم مگوید: زمانکه لفظ صلاة استعمال مشود، از آن اعم از صحیح و فاسد به ذهن انسباق دارد.

مرحوم آخوند (ره) در پاسخ مفرماید: اعم قادر به تصویر قدر جامع نیست و لذا چونه امان دارد معنای جامع طبق این
مبنا به ذهن مسنبق شود؟!

تواند قدر جامع تصویر نماید. اما طبق مبنای مرحوم اصفهاننم وئیم اعمپاسخ مرحوم آخوند (ره) طبق این مبنا است که ب
(ره) که بوئیم اعم قادر به تصویر قدر جامع است، جواب ایشان مردود است.

در نهایت متوان گفت: چون در این مسئله هر دو گروه ادعای تبادر نمودهاند لذا این دلیل کنار رفته و وجه قابل اعتمادی برای
اصول نیست.

دلیل دوم: عدم صحت سلب از نماز فاسد: اعم مگوید: از نماز فاسد نمتوان صلاة را سلب نمود. اما مرحوم آخوند (ره)
مفرماید: قبلا بیان شد که چنین سلب امان دارد. به نظر ما این دلیل نیز نمتواند دلیلیت داشته باشد چون مورد ادعای هر دو

طرف است.

دلیل سوم: اعم مگوید: صلاة تقسیم به صحیح و فاسد مشود و تقسیم دلالت دارد که مقسم در هر کدام از این اقسام، عنوان
حقیقت را دارد؛ یعن هم بر صلاة فاسد و هم بر صلاة صحیح صدق حقیقت وجود دارد.

مرحوم آخوند (ره) در پاسخ مفرماید: هر چند تقسیم ف نفسه مثبت ادعای اعم است اما در صورتکه قرینه برای وضع لفظ
در صحیح نداشته باشیم.

به بیان دیر اگر دلیل روشن برای اینکه موضوع له الفاظ برای صحیح است نداشته باشیم و ما باشیم و تقسیم مذکور ادعا
صحیح است حال آنکه دلیل بر وضع الفاظ در صحیح وجود دارد.

به نظر ما پاسخ مرحوم آخوند (ره) به نوع عنوان مصادره را داشته و به حسب ظاهر از اصول فن بحث خارج شدهاست؛ چرا
که هر دلیل باید به صورت مستقل مورد بررس قرار بیرد و مفروض مردود بودن ادله صحیحها برای اثبات مدعای خود نزد

اعمها است.

به عبارت دیر اعم نیز متواند بوید تبادر مورد ادعای شما زمان دلیل بر وضع الفاظ در صحیح است که در مقابل آن دلیل
دیری وجود نداشته باشد حال آنکه دلیل در مقابل آن وجود دارد.



داشته باشیم که موضوع له ی اگر ش است؛ یعن شاید مقصود مرحوم آخوند (ره) این است که موضوع دلیل مذکور ش
لفظ چیست، تقسیم دلالت بر حقیقت دارد به این صورت که موضوع له، مشترک و جامع میان اقسام است.

مذکور است که همان ادله چهارگانه در اثبات قول صحیح در جهت رفع ش در مقابل مدعای مرحوم آخوند (ره) وجود دلیل
مباشد.

به بیان دیر تقسیم مذکور به صورت مطلق مانند تصریح واضع به موضوع له، نمتواند دلیل واقع شود چرا که در تصریح
واضع فرض ش وجود ندارد.

به تعبیر ساده بیان مذکور مانند اصل عمل است؛ یعن زمان تقسیم متواند دلیل واقع شود که ش داشته باشیم واضع
معنائ را برای این لفظ وضع نموده یا خیر که در ادامه مگوئیم تقسیم مفید این است که لفظ قدر جامع میان افراد مباشد. اما

زمانکه مگوئیم لفظ برای این معنا وضع شدهاست ش از بین رفته و تمس به تقسیم صحیح نمّباشد.

برد در نتیجه تقسیم مذکور به لحاظ یرا از بین م وجود دارد که ش دلیل فرماید: وقتمرحوم آخوند (ره) در ادامه م
معنای اعم مجازی است.[3]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «رابعها: دعوى القطع بأن طريقة الواضعين و ديدنهم وضع الألفاظ للمركبات التامة كما هو قضية الحمة الداعية إليه و
الحاجة و إن دعت أحيانا إل استعمالها ف الناقص أيضا إلا أنه لا يقتض أن يون بنحو الحقيقة بل و لو كان مسامحة تنزيلا
للفاقد منزلة الواجد. و الظاهر أن الشارع غير متخط عن هذه الطريقة. و لا يخف أن هذه الدعوى و إن كانت غير بعيدة إلا أنها

قابلة للمنع فتأمل.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص30.
[2]. اصول فقه شيعه، ج‏2، ص168.

[3]. «و قد استدل للأعم أيضا بوجوه‏ . منها تبادر الأعم‏ و فيه أنه قد عرفت الإشال ف تصوير الجامع الذي لا بد منه فيف
يصح معه دعوى التبادر. و منها عدم صحة السلب عن الفاسد و فيه منع لما عرفت. و منها صحة التقسيم إل الصحيح و السقيم‏

. و فيه أنه إنما يشهد عل أنها للأعم لو لم تن هناك دلالة عل كونها موضوعة للصحيح و قد عرفتها فلا بد أن يون التقسيم
بملاحظة ما يستعمل فيه اللفظ و لو بالعناية.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص30.


