
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۶ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 89 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

بحث در ادله صحیحها است که مرحوم آخوند (ره) چهار دلیل را ذکر نمودهاند. دلیل اول و دوم تبادر و صحت سلب از صلاة
فاسد بود. غیر از اشال که به صورت غالب بر تبادر وارد است، مرحوم امام (ره) اشال ثبوت نسبت به تبادر داشت که آنرا

بیان نمودیم.

طبق این اشال ادعای تبادر مصحح معقول نخواهد داشت؛ به این بیان که تبادر مربوط به معنا است، در حالکه ادعای شما
اثبات تبادر صحت است و این مسئله دو مرتبه از ذات معنا موخر است؛ یعن ابتدا باید معنائ موجود شود و در مرحله بعد

بوئیم صحت از عوارض وجود آن مباشد.

ادامه بیان کلام مرحوم امام خمین(ره)

در مورد اقسام چهار گانه وضع، مشهور مگویند: وضع خاص موضوع له عام ممن نیست و لذا مثال ندارد. در مقابل
مرحوم امام (ره) مفرماید: وضع خاص موضوع له عام ممن است.

مرحوم امام (ره) در مسئله محل بحث و در مقام دفع اشال مذکور به مبنای مختار خود اشاره نموده و مفرماید: وضع لغات
در تمام السنه غالباً از قبیل وضع خاص موضوع له عام مباشد؛ یعن واضع مایع خاص خارج را دیده و آنرا تصور مکند

که وضع خاص مشود. اما لفظ ماء را برای خصوص مایع مذکور وضع نمکند بله آنرا برای عنوان که جامع این مائع و
سایر مایعات که از این قبیل است قرار مدهد.

یا مثلا ی حنطه خارج را مبیند که وضع خاص است چون موردی که تصور شدهاست خاص است. اما لفظ مدنظر را
برای خصوص آن قرار نمدهد بله آنرا برای عنوان جامع میان این حبه و هر حبهای که شبیه آن است قرار مدهد؛ لذا در

موضوع له حقیقت و ماهیت اشیاء تصور نمشود، بله عنوان عام اجمال، موضوع له الفاظ وضع شده برای اشیاء قرار
مگیرد.

در مسئله محل بحث نیز تبادر مانند وضع است؛ یعن کس که ادعای تبادر نموده مگوید: صلاة ی معنای عام اجمال با قطع
نظر از وجود دارد و در این معنای عام اجمال، صحت وجود دارد که تنها منطبق بر افراد صحیح مشود. به بیان دیر

صحیح مگوید: از صلاة به حسب ارتاز متشرعه معنائ اجمال متبادر مَشود که بر نمازهای صحیح به صورت یسان
صادق است و نظری نسبت به خصوصیات آن نداریم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس کلام مرحوم آخوند (ره) توسط مرحوم امام خمین(ره)

ایشان در ادامه مفرماید: از الفاظ عبادات مانند صوم، صلاة و حج، عناوین کلیه اجمال متبادر مشود که تنها بر افراد
صحیح صادق است، لذا کلام مرحوم آخوند (ره) که فرمود: متبادر از صلاة هویت صحیح بوده و منشأ برای نه از فحشا و
منر مباشد صحیح نیست چون برای کس که لفظ صلاة را مَشنود چنین معنای متبادر نیست تا بوئیم معنای مذکور اثر

برای ماهیت صحیح مباشد.

خلاصه اینکه مرحوم امام (ره) در این بحث دو مطلب را ذکر نمودهاست: الف‐ تصحیح تبادر؛ یعن اگر کس بخواهد ادعا
تبادر نموده و ذات معنا، جنس و فصل آنرا در نظر بیرد، باید اینها به صورت صحیح موجود شوند تا سپس بتوانیم صحت را

در مورد آن ادعا نموده و در مرحله بعد این اشال شود که صحت از معنای مذکور موخر است.

اما معنای دیر این است که معنای اجمال را در نظر بیریم که ارتباط به وجود آن ندارد؛ مثلا زمانکه لفظ صلاة را به کار
مّبریم عنوان عام مانند فعل و عبادت مخصوص در ذهن حاضر مشود و در مرحله بعد مگوئیم که این عنوان عام تنها بر

افراد صحیح صادق است. با این بیان تبادر تصحیح شده و وجه معقول برای آن قابل فرض است.

ب‐ اشال بر مرحوم آخوند(ره)؛ به هیچ وجه نباید جنس و فصل صلاة را مطرح نموده و بوئیم کل و ذات مشترک بین افراد
مقصود است؛ یعن لفظ صلاة برای معنائ که جنس و فصل میان افراد نمازهای صحیح است بوده و اثر آن نه از فحشاء و

منر مباشد؛ کما اینکه ما نیز در بیان کلام مرحوم آخوند (ره) گفتیم اکثراً عنوان ذات از کلام ایشان برداشت شدهاست. اما به
نظر ما از کلام مرحوم آخوند (ره) عنوان عرض اجمال نیز قابل برداشت مباشد.

در هر صورت طبق تفسیری که مشهور از جمله مرحوم امام (ره) از عبارت مرحوم آخوند (ره) دارند مفرمایند: اشال این
است که اگر بخواهیم به دنبال معنای ذات صلاة رفته و از آن صحت را استفاده نمائیم، معنای مذکور و اثر آن که نه از فحشاء

و منر باشد مغفولعنه است.

ادامه بیان کلام مرحوم امام خمین(ره)

مرحوم امام (ره) بعد از اینکه برای تبادر راه ثبوت تصور نموده تا از این لحاظ مواجه با اشال نباشد، مسئله اثبات را مورد
بررس قرار داده و مفرماید: در مقام اثبات انصاف این است که با گفتن لفظ صلاة یا صوم غیر از ذات و طبیعت صلاة و
صوم چیز دیری به ذهن متبادر نمشود و صحت و فساد جزء آن نیست؛ لذا ایشان تبادر را از لحاظ اثبات مواجه با اشال

مداند.[1]

بررس کلام مرحوم امام خمین(ره)

نسبت به کلام ایشان دو اشال به ذهن مرسد:

وین و اعتبار خلط شود، حال آنکه ظاهراً در این بحث چنین خلطال اول: از ایشان یاد گرفتیم که نباید میان واقعیت یا تاش
رخ دادهاست.

بیان مطلب اینکه وضع امری توین نبوده و بله امری اعتباری است؛ یعن واضع معنائ را برای لفظ اعتبار مکند لذا واضع
وید من لفظ صلاة را برای مطلق صلاة یا فقط برای صلاة صحیح اعتبار نمودهام. بله بیان شما در مورد امور واقعتواند بم



صحیح است.

به بیان دیر برهان ذکر شده توسط ایشان؛ یعن چیزی که به دو مرتبه موخر است نمتواند در مرتبه مقدم أخذ شود، مربوط به
امور واقع بوده و در امور اعتباری چنین نیست. در امور اعتباری بوسیله تبادر کشف از امری مشود؛ یعن مگوئیم توسط
واضع معنای صحیح اعتبار شدهاست و لذا اینکه مرحوم آخوند (ره) و امثال ایشان مفرمایند: از لفظ صلاة، صلاة صحیح

متبادر مشود بخاطر اعتباری بودن آن است.

اشال دوم: با استفاده از کلمات مرحوم خوئ (ره) مگوئیم: بحث ما در صحت فعل نیست، اما برهان ذکر شده توسط ایشان
مبتن بر این است که بوئیم اگر مراد صحت فعل باشد به دو مرحله از ذات معنا متأخر است؛ در حالکه مراد تام الاجزاء و با

قطع از نظر وجود خارج آن است؛ یعن ابتدا مگوئیم مول فرموده نماز نُه جزء است. در مرحله بعد مگوئیم با گفتن صلاة
همان نُه جزء به ذهن متبادر مشود یا مثلا امان دارد پنج جزء نیز به ذهن متبادر شود؟!

در هر صورت آنچه به عنوان اشال نسبت به تبادر و صحت سلب وجود دارد همان است که ذکر شد؛ یعن دلیل محم و
قاطع خصوصاً در مسئله محل بحث –چون هم اعم و هم صحیح ادعای تبادر و صحت سلب را نمودهاند‐وجود ندارد تا

بوئیم اصول متواند بر آن اعتماد نماید.

ادامه بررس کیفیت استدلال بر قول صحیح یا اعم

دلیل سوم؛ روایات: مرحوم آخوند (ره) برای اثبات مدعای خود به روایات تمس نمودهاست که روایات مذکور دو طائفه
هستند:

طائفه اول: روایات که در آنها آثاری برای صلاة ذکر شدهاست؛ مانند: «الصلاة معراج المؤمن»، «الصلاة عمود الدین»، و
.«الصلاة قربان کل تق»

طائفه دوم: روایات که در آنها بوسیله لا نف جنس و حقیقت مفرماید: «لا صلاة إلا بفاتحة التاب»، «لا صلاة إلا بطهور»
و...[2]

تقریب و بیان طائفه اول

سه بیان و تقریب برای استدلال به روایات طائفه اول ذکر شدهاست:

تقریب اول: بسیاری از بزرگان مفرمایند: مقصود از روایات مذکور که در آنها آثاری برای نماز ذکر شدهاست مسلماً در مورد
نمازی است که صحیح باشد. اما نماز فاسد مسلماً دارای آثار مذکور نیست، لذا شارع صلاة را تنها در صلاة صحیح به کار

بردهاست.

بیان مرحوم عراق (ره) دارد که طبق آن ی راه این است که بوئیم استعمالات مذکور حقیق و یا استعمالات مذکور مجازی
است. زمانکه دوران بین حقیقت و مجاز شد، طبق اصالة الحقیقة باید بوئیم اصل حقیق بودن این استعمال مباشد.

اشال بیان مذکور این است که مورد استفاده از اصالة الحقیقة برای تعیین نوع استعمال نیست بله برای کشف مراد مّباشد؛



یعن اگر معنای حقیق و مجازی مشخص بود اما در هنام استعمال لفظ توسط متلم ندانیم در معنای حقیق یا مجازی
استعمال شدهاست، اصالة الحقیقة مگوید: استعمال مذکور در معنای حقیق بوده و مراد کشف مشود نه اینکه بوسیله آن

موضوع له کشف شود.[3]

بله تنها مرحوم سید مرتض (ره) مفرمود: اصل استعمال علامت حقیقت مّباشد، اما هیچ کس از ایشان در این مسئله تبعیت
ننمودهاست.

تقریب دوم: بیان دیر این است که این قضایا به نحو قضایای حقیق مباشند؛ یعن وقت مفرماید: «الصلاة معراج المؤمن»،
مقصود صلاة خارج معین نیست. اگر قرار باشد قضیه حقیقیه مرکب که صلاة در آن به عنوان موضوع واقع شده تام باشد،

باید صلاة را صحیح در نظر گرفت.

بله اگر صلاة خارج را در نظر گرفته و با توجه به قرائن بوئیم همین صلاة متواند معراج مؤمن باشد، در فرض است که
قضیه خارج باشد. اما اگر متلم به صورت قضیه حقیق بوید «الصلاة معراج المؤمن»، این قضیه تنها در صورت محقق
مشود که در موضوع له لفظ صلاة صحت در نظر گرفته شود؛ یعن هر نمازی در هر زمان از هر کس، معراج مؤمن است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «ف دفع الإشال: هذا، و يمن أن [يدفع‏] أصل الإشال بعد التنبه إل مقدّمة: و ه أنّ وضع اللغات ف جميع الألسنة لما
كان عل نحو التدريج حسب الاحتياجات الماسة إليه، يشبه أن يون‐ نوعاً‐ من قبيل خصوص الوضع و عموم الموضوع له
بالمعن الّذي تقدّم «1» من كون الخاص ملحوظاً حين الوضع و وضع اللفظ بإزاء الجامع الملحوظ بتبعه إجمالا، عس عموم

الوضع و خصوص الموضوع له؛ لأنّ الانتقال حال الوضع نوعاً كان من بعض المصاديق إل الجوامع بعنوان كونها جامعة لها،
من غير التفاوت إل حقائقها و أجناسها و فصولها، فوضعت الألفاظ بإزائها بمعرِفية هذا العنوان. فلّما عثر البشر عل ش‏ء و

رأى احتياجه إل تسميته باسم، وضع لفظاً له من غير نظر إل خصوصيته الشخصية، بل لجامعه و طبيعته النوعية من غير اطّلاع
عل جنسها و فصلها، بل بما أنّه جامع بينه و بين غيره من الافراد، لا لهذا العنوان، بل بمعرِفيته لنفس الطبيعة المعلومة بوجه. و

لو ادع أحد القطع بأنّ ديدن الواضعين كان كذلك نوعاً، خصوصاً ف المصنوعات و المخترعات، بل و الطبائع الت اطّلع البشر
عل مصداقها ف الأزمنة السابقة جدّاً، و وضع اللفظ لجامعها بنحوٍ، لم ين مجازفاً. فإذا كان كيفية الوضع كذلك يمن أن يون

التبادر و صحة السلب كذلك؛ أي بهذا المعن الإجمال، فيقال: يتبادر من لفظ الحنطة و الشعير معن إجمال يعرف بأنّه جامع
لهما، فيدّع الصحيح بأنّ «الصلاة» بحسب ارتاز المتشرعة يتبادر منه معن إجمال، هو الجامع الّذي لا ينطبق إلا عل الافراد

الصحيحة، كما أنّ الوضع كان كذلك. فالمتبادر من ألفاظ العبادات هو الجوامع المعلومة ببعض العناوين، لا مثل ما ذكره
،دعوى الصحيح ون جامعاً للأفراد الصحيحة علفإنّها مغفول عنها حين سماع لفظ الصلاة، بل مثل ما ي ،المحقّق الخراسان

أو الأعم منها عل الأعم. ثم إنّ ما ذكرنا هو تصحيح دعوى التبادر تصوراً و ثبوتاً، و أما إثباتاً فلا إشال ف أنّ المتبادر من
ألفاظ العبادات ف عصرنا هو نفس الطبائع بما ه، لا بما ه ملزومة اللوازم أو معروضة العوارض، كما أنّ طريقة الواضع
كذلك، فمن صنع السيارة و أراد تسميتها باسم أشار إل الشخص المصنوع الموجود بين يديه و سماه باسم، لا بما أنّه اسم

لشخص خاص ف زمان و مان خاصين و غير ذلك من المشخّصات، بل يشير بالتوجه إليه إل نفس الجامع من غير لحاظ
الخصوصيات من الصحة و الفساد. و الإنصاف: أنّ إنار تبادر نفس الطبائع ف زماننا لا مجال له، كما أنّ المراجع للأخبار و

الآثار يقطع بأنّ زمان الصادقَين عليهما السلام‐ عصر نشر الأحام‐ كان كذلك، بل دعوى كون عصر النب صل اله عليه و آله
كذلك أيضا قريبة جدّاً.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص165 تا 167.

[2]. «ثالثها الأخبار الظاهرة ف إثبات بعض الخواص و الآثار للمسميات مثل (: الصلاة عمود الدين) أو (معراج المؤمن) و (:



نف و نحوه مما كان ظاهرا ف (تابلا صلاة إلا بفاتحة ال :) ماهيتها و طبائعها مثل غير ذلك أو نف الصوم جنة من النار) إل
الحقيقة بمجرد فقد ما يعتبر ف الصحة شطرا أو شرطا و إرادة خصوص الصحيح من الطائفة الأول و نف الصحة من الثانية

لشيوع استعمال هذا التركيب ف نف مثل الصحة أو المال خلاف الظاهر لا يصار إليه مع عدم نصب قرينة عليه و استعمال هذا
التركيب ف نف الصفة ممن المنع حت ف مثل (: لا صلاة لجار المسجد إلا ف المسجد) مما يعلم أن المراد نف المال بدعوى
استعماله‏ ف نف الحقيقة ف مثله أيضا بنحو من العناية لا عل الحقيقة و إلا لما دل عل المبالغة فافهم.» كفاية الأصول ( طبع آل

البيت )، ص29 و 30.
[3]. «انه لا شبهة ف ان المراد بمثل هذا اللام هو العمل الصحيح لنسبة ما هو من آثار الصحة اليه و حمله عليه و حينئذ يدور

امر استعمال لفظ العبادة كالصلاة ف خصوص الصحيح بين ان يون بنحو المجاز لوضعه للاعم و ان يون بنحو الحقيقة
المستعمل فيه تعين كون المعن مورد الشك ف لوضعه لخصوص الصحيح المفروض كونه مستعملا فيه و اصالة الحقيقة ف
المستعمل فيه ه الحقيقة «و الجواب» هو ما قرر ف محله من ان كون اصالة الحقيقة حجة انما هو ف مقام الشك بالمراد و

ار فوك طور استعمال اللفظ فيه.» بدائع الافالمقطوع بارادته المش المعن طور استعمال اللفظ ف مقام الشك ف تعيينه لا ف
الأصول، ص136و مقالات الأصول، ج‏1، ص154.


