
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۰ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 88 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

کیفیت استدلال بر قول صحیح یا اعم

عمده بحث در مقدمات مسئله صحیح و اعم این بود که آیا صحیح و اعم قادر به تصویر قدر جامع در این بحث هستند یا
خیر؟! نزد افرادی مانند مرحوم آخوند (ره) که مفرمایند: فقط صحیح متواند قدر جامع تصویر نماید و بنابر قول به اعم

تصویر قدر جامع محال است، قول صحیح در مقام اثبات، تثبیت شده و لذا نیازی به بررس ادله و بیان استدلال وجود ندارد.

کما اینکه اگر کس مانند مرحوم نائین (ره) و مرحوم خوئ (ره) اعم شده و معقتد شدند که قدر جامع طبق قول به اعم قابل
تصویر است اما طبق قول به صحیح قابل تصویر نیست، نیاز به استدلال برای مدعای خویش ندارند و همین مقدار برای اثبات

قولشان کاف است.

در مقابل برخ مانند مرحوم اصفهان (ره) که مفرمایند: هم طبق قول به صحیح و هم طبق قول به اعم امان تصویر قدر جامع
وجود دارد، صحیح و اعم باید برای مدعای خود اقامه دلیل نموده و لذا از طریق قدر جامع نمتوانند به مقصود خویش

برسند.

فرض دیر طبق مبنای ما این است که تمام طُرق ذکر شده برای تصویر قدر جامع طبق قول به صحیح و اعم با اشال مواجه
باشد و در نتیجه صحیح و اعم نتوانند قدر جامع را تصویر نمایند. طبق این مبنا و بنابر بیان مرحوم اصفهان (ره) متوان

گفت اگر بخواهیم صحیح یا اعم بشویم باید دلیل اقامه نمائیم.

به عبارت دیر طبق مبنای مرحوم اصفهان (ره) امان تصویر قدر جامع طبق هر دو مبنا وجود دارد، اما در مقام اثبات أخذ به
ی از این دو مبنا نیاز به اقامه دلیل دارد؛ یعن باید اثبات شود که الفاظ برای صحیح یا اعم از صحیح و فاسد وضع شدهاند.

اما طبق مبنای ما که از ی طرف ناچار به تصویر قدر جامع هستیم یعن اگر قدر جامع نباشد هر دو قول کنار خواهند رفت و
از طرف دیر نه صحیح و نه اعم نمتوانند قدر جامع تصویر نمایند؛ یعن الفاظ برای ذات معان وضع شده و صحت و اعم
لغو خواهد بود چرا که باید طبق ی ويیم نتیجه قهری مبنای ما این است که نزاع مذکور نزاعدر آنها دخالت ندارند، لذا باید ب

قول یا هر دو قول بتوانیم قدر جامع را تصویر نمائیم.

بله اگر بويیم برای اختیار صحیح و اعم نیاز به قدر جامع نداریم، متوان در مقام اثبات طبق مبنای ما برای صحت یا اعم
اقامه دلیل نمود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کلام مرحوم آخوند(ره)

مرحوم آخوند (ره) مفرماید: برای مبنای صحیح که مختار ایشان نیز مباشد، چهار دلیل ذکر شدهاست:

دلیل اول؛ تبادر: تبادر ی از علائم حقیقت است و در مسئله محل بحث به محض اینکه لفظ صلاة، صیام یا حج شنیده مشود
آنچه انسباق به ذهن دارد صحیح از این الفاظ است، لذا مشخص مَشود صحت جزء موضوع له الفاظ مذکور محسوب

مشود.

دلیل دوم؛ صحت سلب: صحت سلب مانند تبادر ی از علائم حقیقت است و در اینجا مگوئیم از صلاة فاسد متوان صلاة
را سلب نموده و گفت: صلاة فاسد نماز نیست.

اشال وجود دارد و این اشال در غالب موارد استفاده تبادر مطرح مشود که تبادر امری است که ادعای آن سهل مباشد
لذا طرف مقابل نیز متواند ادعا تبادر نماید کما اینکه در مسئله محل بحث اعم مانند صحیح ادعای تبادر نمودهاست؛ در

نتیجه دو دلیل مذکور نمتواند دلیل قابل قبول باشد.

بله اگر تبادر توسط تمام یا غالب افراد ادعا شود، مورد قبول و اعتماد م‌باشد اما در مسئله بحث چنین چیزی وجود ندارد.[1]

کلام مرحوم امام خمین(ره)

معنا است؛ یعن دارند؛ به این بیان که مسئله صحت و فساد از عوارض وجود ی ثبوت المرحوم امام (ره) در این بحث اش
ابتدا باید معنائ وجود داشته باشد و سپس موجود شود تا بتوان وصف صحیح یا اعم را در مورد آن به کار برد، لذا صحت و

فساد از عوارض ماهیت نیستند چون ماهیت من حیث ه ه به صحیح و اعم وصف نمشود و ماهیت نمتواند منشأ اثر برای
صحت یا فساد باشد.

ایشان در ادامه مفرماید: تبادر مربوط به عالم معنا است یعن مقصود، تبادر خود معنا از لفظ مباشد و صحت و فساد از
عوارض وجود معنا به ی یا دو مرتبه موخر از آن است؛ لذا نمتواند نقش علامیت را برای آن ایفا نموده و جزء ذات آن أخذ

شود.

شود. گاهمنتقل م یا خارج دانیم که ذهن از معنای مذکور به لوازم و عوارض ذهنرا م معنائ فرماید: گاهدر توضیح م
نیز ذهن به جهت انس که دارد از معنا به مصادیق و لوازم وجودی و حت عوارض اتفاق منتقل مشود.

اما اشال این است که صحت و فساد از عوارض خارج وجود و مصداق هستند و مصداق بعد از معنا محقق مشود لذا در
معنا هیچ اثری از مصداق وجود ندارد. پس ممن نیست تبادر که متعلق به معنا بوده و به دو مرتبه متأخر است را علامت قرار

دهیم.

ایشان در ادامه مفرماید: شاید کس بوید: لوازم و عوارض از معرفات ش است که به سبب آنها از معلول پ به علت
مبریم. اما اشال این است که قاعده فلسف «الش یعرف بآثاره و معالیله» برای کشف معنا مفید نیست و ما در حال حاضر

قصد داریم تبادر در معنا را تصحیح نمايیم؛ یعن با این قاعده هر چند متوان گفت در عالم وجود و از راه آسمان و زمین پ به
وجود خدای تبارک و تعال مبریم اما نمگويیم از راه آسمان و زمین متوان به معنای لفظ «اله» پ برد.



در نتیجه دعوی تبادر برای صحیح وجه معقول نداشته و از لحاظ عقل باطل است. ایشان نظیر این اشال را نسبت به صحت
سلب نیز وارد مداند به این بیان که وقت مگوئیم الصلاة الفاسدة لیست بصلاة، نمازی که محمول واقع مشود دو صورت

دارد:

الف‐ بدون لحاظ خصوصیات و معرف که نه از فحشاء و منر است مراد باشد: مسلماً این صورت باطل مّباشد؛ چرا که
مفروض ما این است که نمدانیم صلاة چیست و در نتیجه نمدانیم چه چیز را نف نموده و محمول امری مجهول واقع مشود.

ب‐ با لحاظ خصوصیات و معرف که نه از فحشاء و منر است مراد باشد: این فرض مصادر است چرا که مگوئیم نمازی
که نه از فحشاء و منر نمکند، نمازی که نه از فحشاء مکند نیست. مانند اینکه بوئیم: الصلاة الفاسدة، فاسدةٌ یا لیست

بصحیحة.[2]

نات در رابطه با سالرد ارتحال مرحوم امام خمین(ره)

این ایام مصادف با سالرد ارتحال مرحوم امام (ره) است. ایشان با آن عمل سیاس و ب سابقه و فهم دقیق که از دین برای
بنیان نهادن نظام جهموری اسلام داشتند اما در مباحث فقه و اصول هر چه غور نمائیم عظمت علم ایشان بیشتر روشن

مشود.

البته من در مباحث فلسف و عرفان ایشان کار نردهام اما حتماً در آن مباحث نیز ایشان حرفها و مطالب جدیدی را به میدان
آوردهاست.

در مباحث تفسیری انس که مرحوم امام با قرآن داشت ایشان را به مرحلهای رساند که در ی از کتب ایشان مربوط به نماز
چندین صفحه در مورد ی آیه نات بدیع را مطرح نموده که در هیچ تفسیری ذکر نشدهاست. نته قابل توجه اینکه ایشان در

انتها مفرماید: در مورد این آیه آنقدر مطلب در ذهنم وجود دارد که اگر آنها را بنویسم ی کتاب خواهد شد.

ی نحوه استفاده ما این است که مبان حاضر مرحوم شیخ انصاری، مرحوم بروجرودی و مرحوم امام (رحمةاله علیهم) را
مورد نقض و ابرام قرار داده و ی را انتخاب نمائیم که ی استفاده بسیار بسیار کم است. اما مهم این است که متوجه مرحوم

امام(ره)، چونه امام شد؟

آیا تنها استعداد و نبوغ قوی در ایشان وجود داشت؟ این مسائل قبل و بعد از ایشان در افراد مختلف وجود داشت اما بسیاری از
این افراد به مراحل عالیه که ایشان رسید، نرسیدند. باید دید مرحوم امام (ره) چه نفس و چه درون را برای خود تهذیب و آماده

نمود تا این ثمرات از آن بوجود بیاید؟

وقت دقت نمائیم متوجه مشویم مهمترین عامل تعبد به دین است یعن اگر چیزی حرام است باید از آن اجتناب نمود نه اینکه
با آوردن بهانه آنرا ارتاب نمود. ورع اجتناب از شبهات است.

إعراض از دنیا ی دیر از عوامل است که سبب شد صفای نفس ایشان اینقدر بالا رفته و فعلیت پیدا کند که این مطالب را در
علوم مختلف در اختیار ما قرار دهد.

اعراض از دنیا به این معنا نیست که انسان به فر غذای امروز یا فردای خود و فرزندانش نباشد برای اینکه این عمل برخلاف



شرع است. اما اینکه مرحوم امام (ره) دنیا را این قدر ب ارزش مدانست که اگر هیچ چیز هم نمشد باورش بر این بود که
همه چیز شدهاست. اما ما به دنبال این هستیم که هر روز تعین، اعتبار و احترام ما بیشتر شود و اشال ما همین است. تعبد ما

کم است.

مرحوم اشراق داماد مرحوم امام (ره) که نسبت با مرحوم والد ما (ره) از طریق مادر داشتند اوائل انقلاب مفرمود: هفتاد سال
نماز شب مرحوم امام (ره) ترک نشدهاست. این حرف با توجه به بحرانها، شدائد، زندان، حبس، تبعید و مریض بسیار عجیب

است. در تلویزیون نیز که  حالات شبهای آخر عمر ایشان را نشان مداد، ایشان نماز شب را ترک نردند. چه چیزی سبب
شدهاست که ایشان به این مقام برسد و چه با خدا کردهاست؟!

نماز شب شوخ نیست و دست انسان نیست که بوید من مخواهم بخوانم. ی شب موفق مشوی ده شب موفق نمَشوی.
گاه مگویند ی از عوامل این است که در روز مرتب گناه شدهای اما گاه انسان تمام روز به عبادت مشغول بوده و

گناه نردهاست اما در عین حال موفق به نماز شب نمشود.

من این مطلب را که ایشان در تمام عمر و از جوان نماز شبش ترک نشود را از پیرمردها و افرادی که رفیق گرمابه و گلستان
ایشان بوده و با ایشان گعدهها داشتهاند نقل مکنم نه آنچه در کتب نوشته شدهاست. آنها مگفتند: در سنین جوان ایشان ما

جرأت غیبت نزد ایشان را نداشتیم. اما در حال حاضر بسیاری از جلسات مشحون به غیبت، تهمت و حرفهای دنیا است.
مرحوم امام (ره) را بشناسیم و واقعاً حوزههای هنوز ابعاد وجودی ایشان را نشناختهاست.

ایشان این نظام و حومت را برای قدرت خویش بوجود نیاورد. صحبت از ایشان نیست که اسم اسلام و خدا در آن نباشد. در
ی از صحبتها ایشان مفرمود: من برای خودم در این امور نقش را نمّبینم. در ادامه فرمود برای شما نیز نقش را نمبینم

بله خواسته خداوند متعال است.

ه نیاز به باور خدای تبارک و تعالاین باور که همه چیز تحت اراده خدا است و ما هیچ هستیم نیاز به عرفان نظری ندارد بل
دارد؛ یعن انسان باور داشته باشد که اگر حرف مزند کلمات را خداوند متعال بر زبانش جای مکند. بحث جبر نیز در کار

نبوده و باطل است چرا که عمل مذکور بدون ارزش مشود.

در دنیا همه چیز به اراده خدا است «تُوت الْملْكَ من تَشَاء وتَنْزِعُ الْملْكَ ممن تَشَاء وتُعز من تَشَاء وتُذِل من تَشَا»[3] اگر کس عزیز
شد خداوند به او عزت داده است و اگر ذلیل شدهاست خداوند او را چنین قرار دادهاست. آیا متوانیم در دو مرحله عزت و

ذلت یا فقر و غنا یا سواد و جهل مساوی باشیم؟! تعبد به احام و دین چنین اموری را در پ دارد.

من هم شنیدهام و هم خواندهام که اگر مرحوم امام (ره) در منزل قصد داشت از اتاق به اتاق دیر برود کفش که مربوط به
آن تشبه رجال به نساء است. در بعض پوشید و همین مقدار رعایت و احتیاط داشت؛ هر چند مبنای فقهزنان بود را نم

کلمات قدماء این مطلب ذکر شدهاست که تشبه به مقداری توسعه دارد که اگر مرد ی لحظه لباس زنانه نیز بپوشد شبهه حرمت
دارد. البته فعلا بحث در مواردی که عناوین دیر مانند تئاتر دارد نیست.

تعبد به احام و اعراض از دنیا را به تبع مرحوم امام (ره) در زندگ خود وارد نمائیم که برای انسان کمالات زیادی مآورد.
َلع قَلْبِه نم ةماَلْح نَابِيعي ترج لااحاً ابص ينعبرا لج و زع هدٌ لبع خْلَصا افرمایند: «ماینکه امام معصوم (عليهالسلام) م

لسانه»[4] در اخلاص که چشمههای حمت از قلب به زبان را باز مکند تعبد و اعراض از دنیا نیز وجود دارد چرا که اگر
اینها نباشد اخلاص معنا ندارد. این دو عامل مهم در کنار نبوغ و استعداد خدادای سبب شد این مرد این مقدار عظمت پیدا



کند.

مرحوم امام (ره) را گرفتند و زندان کردند و در برخ روزنامهها نوشتند برخ روحانیون دستیره شده و قرار است محاکمه
صحرائ شده و اعدام شوند. برای ایشان تزلزل حاصل نشد و خم به ابرو نیاورد. معنای اعراض از دنیا همین است یعن چه

باشم و چه نباشم تفاوت ندارد و هر چه خدا خواست همان مشود.

بله در ادامه علماء و بزرگان از مشهد، قم، اصفهان و مانها دیر به تهران رفته و اعراض کردند تا منجر به آزادی ایشان شد.
اما ایشان پای آن اعتقاد، محم ایستاد و به این نتیجه رسیده بود که باید برای خداوند حرف زده و قیام نماید. زمان ایشان در

حوزه حرف زد که در حوزه اکثراً و حت شاگردان بزرگ ایشان عقیده داشتند کار اشتباه است چون به نتیجه نمرسد.

این باور حت برای مرحوم والد (ره) ما نیز در تبعید وجود داشت که مرحوم امام (ره) نمتواند پیروز شده و به وطن باز گردد.
مرحوم والد ما (ره) تفصیل الشریعة را در تبعید نوشتهاند. به خوب به یاد دارم که ایشان مفرمود: مرحوم امام(ره) که در نجف
تبعید است و اواخر عمر شریف ایشان مّباشد. اما ایشان حق بزرگ بر شیعه، حوزههای علمیه و بالخصوص شخص من دارد
پس باید فری داشته باشم که ایشان باق بماند. بعد خداوند متعال در ذهن من قرار داد که شرح تحریرالوسیله را شروع نمایم که
از این راه این متن فقه زنده شود. ایشان در همان ایام تبعید در کتابخانه مرحوم آقای وزیری (ره) شروع به نوشتن این کتاب

کردند که دو سه جلد نوشته شد و در حال حاضر به بیست و هفت جلد رسیدهاست و در حوزههای علمیه مورد دقت قرار
مگیرد.

استاد بزگوار ما حضرت آیت اله العظم وحید (دام ظله العال) در زمان حیات مرحوم والد ما (ره) به من فرمود از
شانسهای بزرگ آقای خمین (ره) این است که پدر شما شرح کتاب ایشان را نوشتهاست. بزرگان مثل ایشان که نجف دیده

هستند مدانند ارزش این کتاب چیست و خود مرحوم امام (ره) نیز به این کتاب خیل اعتنا داشتند.

مرحوم امام (ره) به هیچ وجه این فر را نداشت که روزی انقلاب پیروز شود و اینکه مگویند از طرف حضرت بقیة اله
الاعظم (عجل اله تعال فرجه الشریف) به ایشان قول داده شده بود ثابت نیست.

ی از علمای قم به ایشان منویسد برخ در دفتر شما برنامهریزی برای تخطئه دیران و بزرگ کردن شما دارند. ایشان در
پاسخ نوشته بود این چه حرف است؟ من اینجا کس را ندارم و روزهای آخر عمر را سپری مکنم.

خداوند متعال عنایت ویژهای به ملت ایران، شیعه، حوزههای علمیه و اسلام  کرد و مرحوم امام (ره) را به هدف خود رساند.
هدف ایشان از بین بردن ظلم و به وجود آمدن حومت اسلام بود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «فقد استدل للصحيح بوجوه‏. أحدها التبادر و دعوى أن المنسبق إل الأذهان منها هو الصحيح و لا منافاة بين دعوى ذلك
و بين كون الألفاظ عل هذا القول مجملات فإن المنافاة إنما تون فيما إذا لم تن معانيها عل هذا مبينة بوجه و قد عرفت كونها

مبينة بغير وجه. ثانيها صحة السلب عن الفاسد بسبب الإخلال ببعض أجزائه أو شرائطه بالمداقة و إن صح الإطلاق عليه
بالعناية.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص29.

[2]. «ف الاستدلال للصحيح و الأعم: ف حال التبادر: إذا عرفت ذلك، فقد تمسك كل من الصحيح و الأعم بالتبادر و



غيره. و العمدة هو التبادر، لن دعواه للصحيح محل إشال؛ لأنّ معن التبادر هو فهم المعن من اللفظ، و لا يمن أن يتبادر منه
ينتقل الذهن إل ؛ لعدم كونها معناه، نعم بعد تبادر نفس المعنة للمعنة أو الخارجيأمر زائد عن الموضوع له‏ من اللوازم الذهني

ة، بل إلمصاديقه و لوازمها الوجودي إل من المعن نس ذهنلوازمه و لوازم لوازمه، و قد ينتقل الذهن بواسطة جهات و ا
عوارضها الاتّفاقية أحياناً. فإذا كان الموضوع له للفظ الصلاة‐ مثلا‐ ماهية بسيطة مجهولة إلا ببعض العناوين المتأخّرة عن

الموضوع له، كالناه عن الفحشاء و معراج المؤمن و غيرهما، فلا بدّ لمدّع التبادر أن يدّع تبادر نفس المعن من اللفظ مقدَّماً
عل فهم تلك العناوين، سواء كانت من لوازم الماهية أو عوارض الوجود كما هو الحق؛ فإنّ النه عن الفحشاء و غيره مما ذكر

ليس من لوازم الماهية بالبداهة، و لا يمن أن يون من آثار نفسها؛ لعدم كونها منشأ للأثر، و إنّما تلك الآثار من وجودها
ون انتقال الذهن من لفظ الصلاة إلة؛ أي عوارض وجودها. فحينئذٍ ية و الفساد من عوارضها الخارجيكما أنّ الصح ،الخارج

ذات الموضوع له أولا، و إل مصاديقه ثانياً لأجل انس الذهن، و إل الصحة ثالثاً بواسطة الارتاز العقلائ، و كذا إل تلك
العناوين بعد معرِفية الشارع ف الرتبة المتأخّرة أو الآن المتأخّر عن تبادر المعن الموضوع له، فلا يمن أن تون تلك العناوين

الموضوع له مجهول العنوان و الحقيقة ف لتصحيح التبادر؛ لتأخّر رتبتها بمرتبة أو مرتبتين عنه، فحينئذٍ يبق ِفة للمعنمطلقاً معر
وعاء التبادر، فلا يمن تبادر المجهول المطلق. و اللوازم و العوارض و ان كانت من معرِفات الش‏ء إنّاً، و الش‏ء يعرف بمعاليله
من اللفظ سابق عل لأجل تصحيحه؛ لأنّ فهم المعن فة للمعنحة للتبادر و معرون مصحن أن تن لا يمو آثاره و عوارضه، ل

فهم العناوين اللازمة للذات و العارضة للوجود. فدعوى التبادر للصحيح مما لا مصحح معقول لها، فما يتخيل أنّه يتبادر من لفظ
الصلاة و هو الصحيحة منها فاسد، منشؤه الخلط بين تبادر المعن الّذي لا يتّصف بالصحة و الفساد ف مرتبة ذاته و ماهيته، و

بين فهم الامور الخارجة عن فهم المعن مما هو من عوارض المصاديق لأجل انس الذهن، فتدبر.» مناهج الوصول إل علم
الأصول، ج‏1، ص162 به بعد.

[3]. آل عمران، 26.
[4]. عيون أخبار الرضا (عليه السلام)، ج۲، ص۶۹.


