
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۸ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 86 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

در ثمره دوم تمام مطالب و انظار بیان شد؛ یعن هم استدلال کسانکه قائل بودند این ثمره، ثمره نیست و مسئله باید در انحلال
و عدم انحلال مطرح شود و هم استدلال کسانکه این ثمره را پذیرفتند مطرح شد.

بیان تحقیق در ثمره دوم

آنچه باید محور برای بحث قرار بیرد این است که در مورد کلام مرحوم آخوند (ره) و مانند ایشان که قائل به بساطتت قدر
شویم، آیا دیدگاه مرحوم نائینملازم با آنرا از راه وحدت اثر متوجه م یا عنوان فرمایند: خود عنوان مطلوبجامع بوده و م

(ره) و مرحوم امام (ره) تام است که اگر در ی جزء ش داشتیم، ش ما به ش در محصل بازگشت دارد و در نتیجه باید
قائل به احتیاط شده و در نتیجه قول صحیح نیز ملازم با احتیاط است؟! اساس کلام مرحوم امام (ره) این است که قول به

بساطتت با انحلال به ی معلوم و ی مشوک سازگاری ندارد.

مرحوم خوئ (ره) فرمود: از آنجا که محور قول به بساطتت طبق مبنای صحیحها و در تمام فروض اتحاد قدر جامع با
اجزاء بوده و دو وجود ندارند که بوئیم ی عنوان سبب و دیری عنوان مسبب است، لذا اگر ش در جزء زائد داشته باشیم

منحل به ی معلوم و ی مشوک مشود که مجری برائت است. اما ش در محصل جای است که مسئله سبب و مسبب
مطرح بوده و دو وجود باشند.

مطلب اول در بیان تحقیق

در این مسئله آنچه باید حل شده و مورد بررس قرار گیرد چند مطلب است:

مطلب اول این است که اصل اشتغال اختصاص به موردی دارد که دو وجود در کار باشد که ی سبب و دیری مسبب باشد
ندارد. اصل اشتغال در جای است که ندانیم اگر این جزء را بیاوریم مأمور به آورده شدهاست یا خیر ولو در ی جزء باشد.

لذا اینکه از کلمات مرحوم خوئ (ره) استفاده مشود که اصل اشتغال در جای است که سبب و مسبب و دو وجود در کار
باشد تام نبوده و انحصار مذکور صحیح نیست.

بله اگر علم اجمال منحل شود تلیف روشن است. اما اگر ی وجود داشته باشیم و ش ما به ش در ملفبه بازگشته و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مسئله انحلال را مسدود نموده و بوئیم جای که ی عنوان بسیط و واحد متعلق برای امر قرار گرفتهاست انحلال به معلوم و
مشوک معنا ندارد، در نتیجه خود علم اجمال اقتضای اشتغال داشته و مجبوریم آنرا مطرح نمائیم.

در این مسئله به نظر مرسد حق با مرحوم امام (ره) است؛ یعن در این مسئله و با فرض بساطتت نمتوان انحلال را اثبات
نمود و به صورت کل بساطتت با انحلال سازگاری نداشته و در نتیجه طبق قول به صحیح باید اشتغال مطرح شود.

گیرد، شبوده و قدر جامع بسیط که با اجزاء متحد است را در نظر م که صحیح (ره) فرمود: کس حال آنکه مرحوم خوئ
دارد آیا جزء مشوک داخل در مأمور به است اما مسلم مداند باق اجزاء داخل در مأمور به است، لذا نسبت به جزء مشوک

باید برائت را جاری نماید.

اما تمام اشال این است که امثال مرحوم آخوند (ره) که قائل به صحیح هستند مفرمایند: قدر جامع بسیط و صحیح داریم که
همین قدر جامع متعلق امر بوده و مسم است نه اجزاء. اگر انحلال مطرح شود واضح است که قدر جامع، به نُه جزء مسلم و

جزء دهم مشوک منحل مشود؛ در حالکه نسبت به امر بسیط انحلال معنا ندارد.

به بیان دیر طبق نظر مرحوم خوئ (ره) صحیح که قدر جامع را بسیط قرار دادهاست اگر انحلال را بپذیرد باید قائل به برائت
شود، اما اگر انحلال را نپذیرفت باید قائل به اشتغال شود. در حالکه پاسخ این است که بسیطها نمتوانند انحلال به معلوم و
مشوک را بپذیرند ولو صحت را به تام الاجزاء و الشرائط معنا نمائیم –کما اینکه مرحوم خوئ (ره) چنین نظری داشت‐ چرا

که متعلق امر خود اجزاء و شرائط نیست. بله متعلق امر قدر جامع است که متحد با اجزاء و شرائط مباشد و دو وجود
نیستند، لذا از این حیث نیز تفاوت در نتیجه ایجاد نمشود.

کلام مرحوم والد معظم (ره) و بررس آن

م(ره) و مرحوم امام (ره) در پذیرش ثمره مشترک هستند اما بیان مرحوم امام (ره) به نظر ما بیان مح هر چند مرحوم نائین
است که بیان مذکور در کلام مرحوم نائین (ره) وجود ندارد.

کلام مرحوم امام (ره) به استناد نقل کلام مرحوم والد ما (ره) این است که طبق قول به بساطتت انحلال به معلوم و مشوک
ممن نبوده بله انحلال با ترکیب سازگاری دارد.

البته مرحوم والد ما (ره) در اشال به مرحوم امام (ره) مفرماید: به نظر ما عنوان بسیط با اجزاء متحد بوده و اگر کس بوید
چونه ممن است بساطتت با اجزاء مرکب و متباین که از مقولات مختلف هستند متحد باشد، در پاسخ مگوئیم: عنوان بسیط

چون با اجزاء متحد بوده و دو وجود ندارند، ش در جزء دهم از قبیل ش در زائد است و انحلال مجدد مطرح مشود؛ لذا
ایشان نیز مانند مرحوم خوئ (ره) مفرماید: ثمره تمام نیست.

اشال ما این است که چونه انحلال در مسئله محل بحث معقول است؟ بله اگر از ابتدا بوئیم امر به اجزاء تعلق دارد  و نُه جزء
آن یقین و ی جزء مشوک است، انحلال معنا دارد. اما اگر متعلق امر قدر جامع بسیط بوده و از حیث وجود خارج با اجزاء

متحد باشد، از آنجا که امر به قدر جامع تعلق دارد انحلال به معلوم و مشوک معنا ندارد و معقول نیست؛ چرا که ی عنوان
وجود دارد که نمدانیم این عنوان با نُه جزء مآید یا جزء دهم نیز در آن دخالت دارد یا خیر؟!

تا اینجا اثبات شد که صحیح که قدر جامع را بسیط مداند باید قائل به اشتغال شود؛ چرا که طبق این مبنا انحلال ممن



نیست. اما در مورد صحیح که قدر جامع را امری مرکب دانسته و مگوید: تمام اجزاء و شرائط متعلق امر است، چون انحلال
معنا دارد متواند نسبت به جزء مشوک ‐جزء دهم‐ برائت را جاری نماید.

مطلب دوم در بیان تحقیق

مطلب دوم اینکه مرحوم امام (ره) صحت را به معنای صحت به حمل شایع، در مقام امتثال و عالم خارج قرار داد یا اینکه
مرحوم نائین (ره) فرمود: مقصود از صحت، صحت فعل است صحیح نبوده و در این مسئله حق با مرحوم خوئ(ره) است که

ایشان فرمود: مقصود از صحت، تام الاجزاء و الشرائط مباشد.

اشال این است که طبق برداشت مرحوم امام(ره)، تمام مبان منجر به اشتغال مشود و همان اشال که در ثمره اول وجود
داشت در اینجا نیز مطرح مشود؛ به این بیان که مستشل گفت هم صحیح و هم اعم مگویند: باید مأمور به انجام شود و

مأمور به آن است که در عالم خارج صحیح باشد و لذا از این حیث تفاوت با هم ندارند. در پاسخ از این اشال گفتیم صحت در
مقام امتثال ارتباط به محل نزاع ندارد.

مطلب سوم در بیان تحقیق

مطلب سوم اینکه مرحوم امام (ره) فرمود: طبق مبنای ما یعن هیئت خاصه لابشرط موضوع له صلاة است، تفاوت میان قلیل
و کثیر وجود ندارد و مواد و اجزاء فان در هیئت بوده و امر به هیئت در حقیقت امر به اجزاء است.

توضیح مطلب اینکه امر به عنوان بسیط، امر به اجزاء باشد با اینکه متعلق، هیئت صلاتیه باشد با هم تفاوت دارد؛ چرا که امر
به هیئت مسلم امر به اجزاء است.

به بیان دیر گاه مگوئیم شارع از این اجزاء عنوان به نام نه از فحشاء و منر را در نظر دارد که قدر جامع ملازم با آن
است. در این صورت امر به آن عنوان، امر به اجزاء نیست. اما اگر بوئیم امر به هیئت مرکب تعلق دارد؛ یعن مرکب و اجزاء
هیئت دارند که این هیئت متعلق برای امر است. در این صورت ممن نیست امر به هیئت تعلق پیدا نماید اما به اجزاء تعلق پیدا

نند.

به تعبیر دیر ایشان فرمود: موضوع له هیئت خاصه لابشرط است. ما برای تثبیت مطلب اول گفتیم بین موردی که موضوع له
عنوان مطلوب ‐که مسلماً هیئت نیست و تنها از حیث وجود خارج با اجزاء متحد است‐ قرار بیرد، با موردی که قدر جامع

هیئت خاصهای از اجزاء باشد تفاوت دارد؛ چرا که در این مورد امر به هیئت امر به اجزاء نیز است. اما در مورد سابق امر به
مطلوب امر به اجزاء نبوده و نفس مطلوب متعلق برای امر است و اجزاء تنها به عنوان مقدمه و محصل برای آن واقع مشوند.

سپس ایشان فرمود: اگر ش در ی جزء داشته باشیم نسبت به آن جزء برائت جاری مشود. مستشل گفت: نمدانیم با
نیامدن جزء دهم هیئت خاصه محقق مشود یا خیر و لذا طبق مبنای شما ش، ش در محصل و مجری اشتغال است.

ایشان در پاسخ فرمود: ش را منطبق بر هیئت نموده و مگوئیم به این اعتبار که جزء دهم مشوک است نمدانیم در هیئت
خاصه خصوصیت اضافهای ملحوظ است یا خیر، که نسبت به آن خصوصیت زائده برائت جاری مشود.

به بیان دیر هیئت خاصه صلاتیه لابشرط از لحاظ قلت و کثرت توسط شارع موضوع له قرار گرفتهاست. اگر ش داشته باشیم



سوره در هیئت خاصه دخالت دارد یا خیر، برائت جاری مشود.

به نظر ما بیان مذکور قابل مناقشه است؛ یعن مفروض نزد ایشان معلوم بودن قدر جامع است که هیئت مذکور حت با نبودن
سوره بر قلیل نیز صادق است، لذا معنا ندارد که بعد از مفروض گرفتن قدر جامع مجدداً در قدر جامع ش نمائیم.

به بیان دیر اگر بوئیم خصوصیت زائده مشوک، در هیئت است؛ یعن هیئت معلوم نیست، در نتیجه چونه امان دارد با
جریان اصالة البرائة در این هیئت موضوع له لفظ صلاة را درست نمائید؟! با جریان اصل برائت نمتوان قدر جامع درست کرد

چرا که قبل از جریان آن یا قدر جامع معلوم است یا معلوم نیست. با اصالة البرائة تنها متوان گفت عمل مذکور به حسب
ظاهر صحیح بوده و با اصالة الاشتغال تنها متوان گفت از باب احتیاط و در مقام عمل باید جزء مشوک آورده شود، لذا هیچ

کدام از دو اصل محل بحث، مثبِت صحیح و اعم نیست.

به نظر ما ایشان نیز در این مسئله باید قائل به اشتغال شوند و لذا به نظر ما کلام مرحوم نائین (ره) و مرحوم امام(ره) تمام
نیست؛ یعن هر کس اعم شد نباید برائت شود؛ کما اینکه مرحوم امام (ره) اعم بوده و موضوع له را هیئت صلاتیه لابشرطیه

در نظر گرفتهاست و چون نمتواند نسبت به هیئت اصل برائت را جاری نماید منجر به ش در محصل مشود.

به نظر ما صحیح که قدر جامع را بسیط در نظر بیرد نیز باید قائل به اشتغال شوند و لذا کلام مرحوم خوئ(ره) و جمع دیر
که به صورت کل ثمره را نف نمودهاند نیز به نظر ما تام نیست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


