
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۷ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 85 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

و مرحوم صاحب منتق مرحوم خوئ ،در ثمره دوم میان صحیح و اعم کلام مرحوم آخوند و به مناسبت کلام مرحوم نائین
الاصول (رحمةاله علیهم) بیان شد.

از موافقان ثمره مذکور مرحوم امام (ره) است و در مقابل برخ مانند مرحوم نائین، مرحوم خوئ و مرحوم والد ما (رحمة اله
علیهم) با ثمره مذکور مخالف مّباشند.

مرحوم نائین (ره) فرمود: صحیحها مانند مرحوم آخوند (ره) که مگویند: از اثر به قدر جامع بسیط پ مّبریم، ش آنها در
جزء اضافه باید ش در محصل باشد؛ یعن از کلام ایشان استفاده مشود که هر کس قدر جامع را چه از راه آثار و چه از راه

علل و ملاکات عنوان بسیط و منطبق بر اجزاء و شرائط قرار بدهد، اگر ش داشته باشد که جزء دهم، جزء نماز است یا خیر،
نمداند عنوان بسیط محقق شدهاست یا خیر که ش در محقق و محصل بوده و مجری احتیاط است.

در مقابل برخ مانند مرحوم نائین (ره) که صحیح بوده و قدر جامع را امری مرکب و اعل درجه ترکیب مانند نماز با وجود
ش دانند، در نتیجه اگر در جزئم ‐تمام اجزاء و خصوصیات که تمام ارکان، شرائط و اجزاء را دارد ‐نماز چهار رکعت

شود، از آنجا که نمدانیم جزء مذکور متعلق امر است یا خیر باید در مورد آن برائت جاری شود.

طبق مبنای مذکور متعلق تلیف عنوان بسیط نیست بله نفس اجزاء است، لذا هر چند نُه جزء برای ما معلوم است اما جزء دهم
نزد ما مشوک است.

کلام مرحوم امام خمین(ره)

مرحوم امام (ره) ابتدا مانند مرحوم نائین (ره) مفرماید: طبق قدر جامع که ما برای صلاة به عنوان اعم ذکر نمودیم در
زمان ش در اقل و اکثر باید برائت جاری شود. اما طبق بیان مرحوم آخوند (ره) و هر کس که صحیح شده و مبنای مذکور

را أخذ نماید باید قائل به جریان اشتغال شود و در نتیجه ثمره مذکور تثبیت مشود.

طبق بیان مذکور ایشان باید دو مطلب را روشن نمایند که کلام ایشان را با توجه به آنچه مرحوم والد ما (ره) در توضیح
فرمایش مرحوم امام (ره) ذکر نمودهاند بیان منمائیم:

مطلب اول: چرا طبق مبنای مرحوم آخوند (ره) باید اشتغال شویم؟! ایشان در پاسخ تقریباً همان بیان مرحوم نائین(ره) را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مطرح نموده و مفرماید: ولو بوئیم عنوان بسیط ی عنوان انتزاع بوده و متحد با اجزاء است. اما طبق مبنای مرحوم آخوند
(ره) که قدر جامع را عنوان بسیط –یا خود عنوان مطلوب یا ملازم با آن‐ مداند، باید قائل به جریان اشتغال شویم چرا که
طبق مبنای مذکور صلاة همان قدر جامع بسیط بوده و مبدأ اثری خاص به نام نه از فحشا و منر و معراجیت است لذا از

اجزاء انتزاع شده و با آنها متحد است؛ در نتیجه اگر ش در جزء اضافه داشته باشیم که آیا سوره جزء نماز است یا خیر در
حقیقت ش داریم که بدون سوره عنوان انتزاع و بسیط محقق مشود یا خیر؟! پس همین مقدار که احتمال بدهیم سوره جزء
نماز مّباشد به این معنا است که در عنوان انتزاع و تحقق آن دخیل است، پس ش، ش در محصل بوده و مجری احتیاط

است.

ندارد که مأمور به عنوان معراج مؤمن یا عنوان صلاة که مبدأ برای اثر که معراجیت باشد. همچنین تفاوت در این مسئله تفاوت
ندارد صلاة مقید به معراجیت باید یا نباشد که اشاره به فروض ذکر شده در کلام مرحوم خوئ و مرحوم صاحب منتق الاصول

(رحمةاله علیهما) دارد.

به بیان دیر طبق مبنای مرحوم آخوند (ره) که قدر جامع را بسیط بدانیم، مجال برای انحلال باق نمماند؛ یعن نمتوانیم
بوئیم مأمور به، به معلوم تفصیل و ش بدوی منحل مشود؛ برای اینکه ی عنوان بسیط، واحد و معلوم نزد ما مانند

معراجیت یا امری که مبدأ برای معراجیت واقع مَشود، متعلق برای امر است. در نتیجه نمدانیم بدون جزء دهم عنوان واحد
معلوم و محقق مشود یا خیر؟! لذا طبق مبنای مرحوم آخوند (ره) مجال برای انحلال نیست.

مرحوم والد ما (ره) در توضیح کلام ایشان مفرماید: موضوع انحلال ترکیب است؛ یعن اگر برای لفظ صلاة موضوع له مرکب
قائل شدیم متوان گفت قابلیت انحلال به معلوم یعن نُه جزء و مشوک یعن جزء دهم وجود دارد. اما طبق قول به بساطتت

انحلال به معلوم و مشوک معنا ندارد بله عنوان معلوم متعلق امر قرار گرفتهاست لذا باید در مورد آن قائل به اشتغال شویم.

مرحوم خوئ (ره) نیز در این بحث فرمود: صحیح و اعم متوانند برائت یا اشتغال شویم چرا که مبنای انحلال و عدم انحلال
در آن دخیل است. در مقابل مرحوم نائین (ره) و مرحوم امام (ره) مفرمایند: صحیح نمتواند قائل به انحلال شود چرا که

موضوع انحلال جای است که مرکب مطرح شود.

باید اشتغال را انتخاب نماید و از آنجا که مراد صحیح که مشخص شد صحیحفرماید: زمانمرحوم امام (ره) در ادامه م
صحت به حمل شایع است؛ یعن فعل خارج مصداق برای صحت قرار گرفته و قرار نیست مفهوم صحت در موضوع له صلاة

قرار بیرد، لذا روشن مشود موضوع له لفظ صلاة در عالم خارج جدای از صحت نیست و اگر صحیح بوید امر در صلاة
به عنوان بسیط تعلق پیدا کردهاست اصل اشتغال جاری خواهد شد چرا که در هر صورت ش، ش در محصل خواهد بود.

ایشان در ادامه اشاره به کلام مرحوم عراق (ره) نقل نموده و مفرماید: هر چند بسیط مش باشد یعن دارای مراتب بوده و
مدانیم با وجود نُه جزء مرتبهای از مراتب صلاة محقق م‌شود، اما نمدانیم برای مرتبه دیر جزء مذکور دخالت دارد یا خیر،

لذا باز هم تفاوت در این مبنا ندارد.

توضیح مطلب اینکه مرحوم عراق (ره) مفرماید: صحیح متواند برائت شود؛ به این بیان که هر چند عنوان بسیط موضوع
له است، اما در عنوان بسیط تشی وجود داشته و دارای مراتب است؛ یعن مرتبهای از معراجیت در نماز نُه جزئ و مرتبه
دیر نماز ده جزئ است. لذا با نماز نُه جزئ نیز مرتبهای از معراجعیت و نه از فحشاء و منر محقق مشود. اما نمدانیم

جزء دهم برای تحقق مرتبه بالاتر لازم است یا خیر که اصل برائت در مورد آن جاری مشود.



مرحوم امام (ره) سپس مفرماید: کلام مرحوم عراق (ره) از اعتبار ساقط است چرا که بیان مذکور از مذهب صحیح خارج
است؛ یعن اگر ش داشته باشیم مرتبه بالای از فحشاء و منر که با جزء دهم محقق مشود مأمور به است یا مرتبه پایینتر و

با توجه به اینکه صحیح صحت به حمل شایع و صحت در عالم خارج را مدنظر دارد، نمتوان گفت نُه جزء مصداق برای
صحت در عالم خارج قرار مگیرد؛ برای اینکه باید بوئید با نُه جزء بعض مراتب مأمور به تحقق پیدا کرده و مسم همین

متواند قرار بیرد پس باید قائل به اعم از صحیح و فاسد شوید. در حالکه فرض ما طبق قول به صحیح است.

کلام مرحوم امام (ره) در مطلب اول را متوان در سه عنوان خلاصه نمود: الف‐ هر کس قائل به بساطتت شود باید اشتغال را
جاری بداند چرا که در بساطتت انحلال ممن نیست.

ب‐ صحیح، صحت به حمل شایع و در عالم خارج را اراده نمودهاست و با نیامدن جزء دهم نمدانیم فعل خارج متصف به
صحت مشود یا خیر؟!

ج‐ تشی در مراتب تأثیری ندارد چرا که نمدانیم مرتبه علیا متعلق برای امر است یا نیست؛ یعن نمدانیم با نیامدن جز دهم
مرتبه علیا محقق مشود یا خیر؟! برای اینکه احتمال مدهیم مرتبه علیا مأمور به باشد.

مطلب دوم: چرا طبق مبنای مرحوم امام (ره) یعن اعم، باید قائل به برائت شد؟! توضیح مطلب اینکه در تصویر قدر جامع
فرماید: در موضوع له صلاة نه از حیث ماده و نه از حیث هیئت محدودیت و شرطگفته شد مرحوم امام (ره) در باب صلاة م

وجود ندارد و صلاة برای هیئت خاصه لابشرط وضع شدهاست که هئیت مذکور در تمام افراد نماز جریان دارد.

هستند لذا کثرت در هیئت ملحوظ نیست؛ یعن فرماید: اجزاء در هیئت فانایشان در مورد رابطه میان اجزاء و هیئت مذکور م
زمانکه مگوئیم صلاة، رکوع و سجده به ذهن متبادر نمَشود بله هئیت حاصله از آن اجزاء به ذهن مآید که این اجزاء و

کثرات فان در آن هستند.

در ادامه مفرماید: نسبت هیئت به ماده، نسبت محصل و محصل نیست چرا که اینها دو وجود هستند؛ کما اینکه در وضو،
غسلات و مسحات محصل برای طهارت باطن قرار مگیرند. اما در باب صلاة هیئت و اجزاء از لحاظ ذهن و خارج با هم

متحد بوده و ی وجود دارند؛ مانند اینکه ماده یا هیولای اول و صورت در انسان اتحاد دارند. متعلق امر نیز همان هیئت
صلاتیه است نه اجزاء و کثرات مانند قیام، رکوع، سجده و...

بله از راه انحلال مگوئیم هر چند امر به هیئت تعلق دارد اما به واسطه انحلال به اجزاء نیز تعلق پیدا مکند. در نتیجه از راه
در تعلق امر به جزء دهم و ش وجود دارد، ش گوئیم نُه جزء مسلماً متعلق امر است. اما در مورد جزء دهم که شانحلال م

در تلیف بوده که مجری برائت است.

ایشان در ادامه مفرماید: شاید کس بوید اگر هیئت و اجزاء یا صورت و ماده را جداگانه تصور نموده و بوئید متعلق امر
هیئت و اجزاء فان در آن است، در ادامه باید بوئید اجزاء و ماده محقق و محصل هیئت هستند، لذا حرف شما بازگشت به

ش در محصل دارد و طبق فرض شما که اعم هستید نیز نمتوان برائت را جاری نمود.

ایشان در پاسخ مفرماید: سلمنا اجزاء و مواد محصل هیئت باشند، اما برائت را در هیئت لابشرط که بر قلیل، کثیر، طویل و
قصیر صادق است جاری مدانیم؛ به این بیان که وقت معیار هیئت خاصه باشد، مسم هیئت مذکور بر نُه جزء صادق است.



اما ش در دخالت جزء دهم در هیئت مدنظر از لحاظ کم و کیف، رجوع به خصوصیت زائدی بر اصل مسم دارد؛ یعن هر
چند نمدانیم مقصود از هیئت خاصه لابشرط نُه جزئ یا ده جزئ است، اما هیئت مذکور مسمای دارد که مسلماً بر نُه جزء

صادق بوده و لذا طبق مبنای ایشان یعن اعم، این چنین نیست که اگر ندانیم جزء دهم دخالت دارد یا خیر، این هیئت بر نُه جزء
صادق نباشد. در مورد جزء دهم نیز اصل برائت جاری مشود.

خلاصه اینکه مرحوم امام مگوئیم  اثبات نمود اگر کس مانند مرحوم آخوند مگوئیم  صحیح شده و قدر جامع بسیط را
اختیار نمود باید اشتغال شود. اما ایشان که اعم بوده و هیئت لابشرط را به عنوان موضوع له انتخاب نمودهاست قائل به برائت

مَشوند.[1]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «الخامسة: حول جريان الأصل: بناء عل ما ذكرنا من الجامع تجري البراءة لدى الشكّ ف الأقل و الأكثر، دون ما ذكره
المحقّق الخراسان رحمه اله. توضيحه: أنّه قد عرفت أنّ الصلاة عبارة عن الهيئة الخاصة لا بشرط فانية فيها الثرات و الاجزاء،
فبناء عليه تون الصلاة حقيقة وحدانية صادقة عل الهيئة الحاصلة من تلك المواد من غير أن تون الثرة ملحوظة فيها، و نسبة
الهيئة إل المادة ليست كنسبة المحصل إل المحصل، بل هما متّحدان ذهناً و خارجاً نحو اتّحاد الصورة و المادة، و يون الأمر
المتعلّق بالصلاة‐ مع كونه واحداً عل ماهية واحدة، لا أمراً بالأجزاء و الثرات‐ [يون‏] ذلك الأمر الوحدان باعثاً إل الاجزاء

الت تنحل الماهية إليها، فالأمر بالواحد أمر بالثرات ف لحاظ التحليل. فإذا شكّ ف حال الانحلال ف جزئية ش‏ء أو شرطيته
للمأمور به يرجع الشكّ إل أصل تعلُّق الأمر به ف لحاظ الثرة بعد العلم بتعلّقه بسائرها فيه، و بعد العلم يتحقّق المسم ف الخارج

كما هو مذهب الأعم. و لو قيل: إنّ الهيئة‐ بناء عل ما ذكرت‐ أمر غير المواد، و ه متعلَّقة للأمر و المواد محصلة لها، فبعد
ثير و الطويل و القصير؛ لأنّ المفروض أنّ المسمالقليل و ال نفس الهيئة اللابشرط الصادقة عل التسليم تجري البراءة ف

صادق عليها، و مع صدقه إذا شكّ ف ش‏ء آخر دخيل ف زيادة الهيئة كيفية أو كمية، يون مرجعه إل الشكّ ف خصوصية زائدة
الأقل كتسعة أجزاء أو عشرة‐ شكٌّ ف ‐تعلّق الأمر بهيئة حاصلة من مواد ؛ لصدقه عليه مع فقدانه، فالشكُّ فأصل المسم عل

و الأكثر ف الهيئة، فتون مورد جريان البراءة. هذا مع تسليم كون المواد بالنسبة إل الهيئات كالمحصل، و إلا فهو ف معرض
المنع...» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 158 تا 161.


