
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۲ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 84 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

مرحوم خوئ (ره) به تبع مرحوم آخوند (ره) ثمره دوم در بحث صحیح و اعم را انار نمود و در اشال به مرحوم نائین (ره) که
ایشان ثمره را پذیرفته بود اشالات داشت.

ادامه بیان کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) ثمره دوم را به تبع مرحوم نائین (ره) پذیرفته و در مقام تبیین نظریه خود مسئله را چهار
صورت نموده‌است که صحیحها در دو صورت قائل به برائت و در دو صورت قائل به اشتغال مَشوند:

الف‐ صحیح قدر جامع بسیط حقیق ذات برای افراد صحیح نماز در نظر گرفته باشد؛ مانند نه از فحشاء و منر که هر چند
خودش معلوم نیست اما از آثار به آن پ برده مشود؛ کما اینکه مرحوم آخوند (ره) چنین نظری داشتند. البته ما در تبیین کلام

ایشان گفتیم برداشت دیر نیز از کلام مذکور وجود دارد اما غالباً چنین برداشت داشتهاند.

طبق این فرض اگر ش شود سوره جزء این اجزاء است یا خیر، چون قدر جامع مذکور خارج از این افراد و اجزاء نبوده و
آنها دو فرد نیستند و از قبیل انطباق کل و فرد هستند، لذا اگر قائل به انحلال شویم باید نسبت به اکثر برائت را جاری نمائیم.

ب‐ طبق قول به صحیح قدر جامع بسیط نیست بله عنوان مرکب و مبهم دارد که متحد با افراد وجوداً و حقیقتاً است و نه از
فحشاء و منر معرف آن مّباشد نه قید برای آن. در این فرض نیز اگر در اکثر ش شود، باید برائت را جاری نمائیم.

ج‐ قدر جامع بسیط باشد، اما عنوان حقیق، ذات و مقول ندارد بله عنوان عرض دارد که بر این اجزاء و افراد عارض
مشود و از آن‌ها به لحاظ اثری که دارند انتزاع مشود؛ یعن از راه اثر که نه از فحشاء و منر است قدر جامع را که عنوان

عارض مشترک میان آنها است را انتزاع منمائیم.

در این مسئله مگویند: دو نوع عنوان عارض وجود دارد: 1- عنوان عارض مش: عنوان عارض که بر قلیل و کثیر صادق
است؛ مانند اینکه مگویند: عنوان مسن بر محل که ی یا چند اتاق داشته باشد یا بر محل که حیاط داشته یا نداشته باشد

صادق است.

2- عنوان عارض غیر مش: مانند نه از فحشا و منر که اگر قرار باشد عنوان مذکور بر نماز عارض شود و اگر سوره

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جزء نماز باشد، عنوان مذکور صادق است. اما اگر سوره موجود نباشد، عنوان به صورت کل منتف است نه اینکه بوئیم
عنوان بر باق اجزاء صادق است.

مثلا اگر نماز صد جزء داشته باشد با آمدن نود و نه جزء عنوان نه از فحشاء و منر بر آنها مترتب نمشود؛ کما اینکه در
مورد صوم گفته مشود روزه از طلوع فجر تا غروب شمس است، لذا اگر حت ی دقیقه به غروب شمس افطار شد، عنوان

مذکور بر آن عمل صادق نیست.

طبق این فرض اگر ش نمائیم سوره جزء نماز است یا خیر، در حقیقت ش به این مسئله بازمگردد که بدون سوره عنوان
عارض محقق مشود یا خیر و در اصل ش در محصل بوده و مجری اشتغال است.

د‐ صحیح بوید مأمور به نفس اجزاء و شرائط است نه عنوان غیر از آنها اما نه از فحشاء قید برای آنها باشد. طبق این
فرض از آنجا که با آمدن یا نیامدن سوره نمدانیم مأموربه حاصل شدهاست یا خیر، باز هم ش در محصل بوده و مجری

اشتغال است.

ایشان در ادامه و در مقام اشال به مرحوم خوئ (ره) مفرماید: هر چند امان دارد کس بوید فرض سوم و چهارم از لحاظ
مبنا باطل است اما مرحوم نائین (ره) طبق فرض سوم و چهارم مسئله را مطرح نموده که نتیجه آن اشتغال بوده لذا کلام ایشان

تام است.[1]

بررس کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم نائین (ره) فرمود: از آنجا که مرحوم آخوند (ره) قائل به صحیح بوده و قدر جامع را بسیط حقیق و ذات مداند باید
اشتغال شود چرا که منجر به ش در محصل مشود؛ در حالکه شما کلام مرحوم آخوند (ره) را در فرض اول مطرح نموده

و مفرمائید: کلام مرحوم نائین (ره) ناظر به فرض سوم و چهارم است.

در مقابل مرحوم خوئ (ره) ریشه اشتباه و خلط حاصل شده برای مرحوم نائین (ره) را حل نموده و فرمود: مرحوم آخوند (ره)
نیز قبول دارد ش در محصل جای است که دو وجود داشته باشیم و اگر مرحوم آخوند (ره) مفرماید: قدر جامع باید قدر

جامع حقیق و بسیط بوده و عنوان نه از فحشاء و منر حاک و اثر برای آن باشد، با این اوصاف قدر جامع، اجزاء و شرائط
دو وجود ندارند.

بله اگر بوئیم مقصود مرحوم آخوند (ره) این است که اجزاء و قدر جامع دو وجود هستند به گونهای که اجزاء محصل آن
عنوان شوند، نتیجه آن اشتغال است؛ در حالکه مرحوم خوئ (ره) فرمود: اگر قرار باشد قدر جامع محصل از اجزاء بوده و

آنها دو وجود ـ ی سبب و دیری مسبب‐ باشند هم خلاف فرض و هم مخالف با واقع است و لذا از محل بحث خارج است.

مرحوم خوئ (ره) در ادامه نیز فرمود: اگر هم بوئیم مقصود مرحوم آخوند (ره) قدر جامع بسیط حقیق مقول ذات باشد،
وجود و منطبق بر هم هستند؛ در نتیجه اگر ش وئیم آنها یه باید بتوان گفت قدر جامع و اجزاء دو وجود دارند بلنم

داشته باشیم که سوره لازم است یا خیر، مگوئیم باید برائت جاری شود. لذا اشتباه مرحوم نائین (ره) این بود که کلام مرحوم
آخوند (ره) را به گونهای معنا نمود که منجر به ش در محصل شود.

به نظر ما تا اینجا حق با مرحوم خوئ (ره) بوده و برداشت مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) از کلام مرحوم نائین (ره)



صحیح نیست.

ادامه بیان کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در ادامه دو اشال به مرحوم خوئ (ره) بیان نمودهاست:

اشال اول: مرحوم خوئ (ره) در بعض فروض جامع مرکب را خود اجزاء قرار دادهاست در حالکه نمتوان جامع مرکب را
به عنوان اجزاء قرار داد، برای اینکه اگر قرار باشد اجزاء یا ارکان را به عنوان قدر جامع قرار دهیم در برخ شرائط ی فعل

یریم باید آنرا مقید به نهر همان فعل باید فاسد باشد. لذا اگر بخواهیم قدر جامع را مرکب در نظر بدی صحیح و در شرائط
از فحشا نمائیم که نتیجه آن ش در محصل است.

به نظر ما اشال مذکور وارد نبوده و فرض ذکر شده توسط ایشان در کلمات مرحوم خوئ (ره) موجود نیست چرا که مرحوم
خوئ (ره) به صورت کل چهار را مطرح نموده و ی فرض که منجر به سبب و مسبب مشد را رد نمود. در ادامه نسبت به

سه فرض دیر فرمود: بسیط به هر گونه که فرض شود نتیجه برائت است و تفاوت ندارد که مثلا بوئیم نماز از ماهیات متأصله
مرکبه بوده و وحدت اعتباری دارد و به اعتبار آن وحدت و بساطتت مأموربه قرار مگیرد یا نماز از ماهیات متأصله بسیط

باشد و...

لذا در کلمات ایشان اینکه ماهیت مرکبه به تنهای قدر جامع قرار گیرد وجود ندارد و به صورت کل این مطلب یعن قرار
گرفتن ماهیت مرکبه به عنوان قدر جامع و جریان برائت طبق قول به صحیح ممن نیست.

اشال دوم: مرحوم خوئ (ره) در فرض سوم فرمود: اگر عنوان انتزاع مأمور به باشد باید برائت جاری شود چرا که امور
انتزاع وجودی نداشته و هر چه دارند به اعتبار منشأ انتزاع آنها است.

ایشان مفرماید: هر چند عناوین انتزاع وجود مستقل از منشأ انتزاع ندارند؛ مثلا اگر فوقیت از سقف انتزاع شود نمگویند دو
ش یعن سقف و فوقیت داریم، اما اشال این است که شما ذات الاجزاء را منشأ انتزاع قرار داده‌اید در حالکه این امر ممن

نیست و ذات الاجزاء مقید به نه از فحشاء و منر باید به عنوان منشأ انتزاع قرار بیرند که در این صورت ش، ش در
محصل و مجری اشتغال است.

به نظر مرسد این اشال نیز وارد نیست چرا که مقصود ایشان از عنوان انتزاع یا نه از فحشا یا معراجیت است که خود این
عناوین از اجزاء انتزاع مشوند؛ یعن ذات اجزاء عنوان انتزاع به نام معراجیت دارند و لذا نمتوان برای معراجعیت اجزاء را

مقید به معراجیت نمود چرا که ضرورت به شرط محمول مشود.

اما اینکه مرحوم خوئ (ره) در فرض سوم فرمود: عنوان انتزاع مأمور به باشد یعن شارع ما را به معراجیت و انجام ناه از
فحشا بودن ملف نمودهاست که منشأ آن خود اجزاء است نه اجزائ که مقید به قید معراجیت باشند.[2]

تا اینجا به نظر ما کلام مرحوم آخوند (ره) و مرحوم خوئ (ره) تام است؛ یعن اگر انحلال را نپذیریم نتیجه آن اشتغال است چه
صحیح یا اعم شویم. اما اگر انحلال را پذیرفتیم ولو قول مرحوم آخوند (ره) یعن قدر جامع مقول را پذیرفتیم از آنجا که دو

وجود نبوده و ش در محصل نیست، نسبت به جزء مشوک اصالة البرائة جاری شده و تفاوت میان قول به صحیح و اعم
وجود ندارد.



رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و المحقق النائين (قدس سره) لما لم يتصور جامعا يوضع له اللفظ و يتعلق به الأمر عل القول الصحيح، إلا بأحد
النحوين الأخيرين‐ أعن الجامع البسيط العنوان، و المركب المقيد بالنه عن الفحشاء‐ جعل مما يترتب عل القول بالصحيح
هو الالتزام بعدم جريان البراءة عند الشك ف الجزئية أو الشرطية و جريان قاعدة الاشتغال. و لما كان الجامع المفروض للأعم‐

بأي نحو كان‐ مما يتحد مع الاجزاء حقيقة كان مما يترتب عل القول بالأعم هو الالتزام بالبراءة عند الشك ف الجزئية أو
.الصحيح و الاشتغال عل ،الأعم ه ثمرة النزاع هو جريان البراءة علنفس المأمور به. فجعل رحمه ال الشرطية، لأن الشك ف

و لا يرد عل المحقق النائين ف فرضه هذه الثمرة شيئا، إذ لا إشال فيها بناء عل ما التزم به من عدم إمان فرض جامع
للصحيح يتعلق به الأمر إ بأحد ذينك النحوين، و عدم جريان البراءة مع الالتزام بأحدهما لا ينر. لن الإيراد عل أصل المبن لا

البناء إذ عرفت إمان تصوير جامع مركب بنحو مبهم يعرفه النه عن الفحشاء و لا يون قيدا له. و عليه، تجري البراءة عند الشك
ه لالتزامه بما يستلزمها، ما قد عرفته، و هرحمه ال رها المرحوم النائينالجزئية. و المتحصل: ان الثمرة المذكورة مما قر ف
بمقدار كونها ثمرة مبنائية لا إشال فيها، إ ان الإشال ف المبن كما عرفت. و من هنا يظهر انه لا وجه لما جاء ف تقريرات
الفياض من إنار فرض الثمرة عل المحقق النائين (قدس سره) بدعوى: ان الجامع الصحيح اما ان يفرض من الماهيات

المتأصلة المركبة أو البسيطة أو من الماهيات الاعتبارية، و البراءة تجري عند الشك ف الجزئية أو الشرطية عل جميع التقادير.
اما عل تقدير كونه جامعا حقيقيا بسيطا، فلأنه متحد مع افراده خارجا، فالامر به أمر بها، فالشك فيها شك ف المأمور به كما سبق

تقريبه. و اما عل تقدير كونه جامعا مركبا، فلأنه عين الاجزاء و الشرائط، فالاجزاء و الشرائط تون بنفسها متعلقة للأمر. فيرجع
الشك ف اعتبار جزء زائد إل الشك ف التليف. و اما عل تقدير كونه جامعا انتزاعيا عنوانيا، فلان الأمر الانتزاع ليس له ما

بإزاء ف الخارج فلا يصح تعلق الأمر به، و انما الأمر متعلق ف الحقيقة بمنشإ انتزاعه و هو نفس الاجزاء و الشرائط، فيون الشك
ف الجزئية شا ف المأمور به و التليف.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 251 و 252.

[2]. «الأول: ان الجامع المركب لا يمن جعله هو نفس الاجزاء و الشرائط بذاتها، إذ كل مقدار يفرض يمن وقوعه صحيحا و
الجزئية لرجوعه إل عن الفحشاء. و معه لا مجال لجريان البراءة عند الشك ف فاسدا، بل لا بد من تقييدها بجهة بسيطة كالنه

ن له وجود فو ان لم ي ان الأمر الانتزاع :بما ذكرناه، فإغفاله عجيب. الثان المحصل، و قد صرح المحقق النائين الشك ف
الخارج و كان الموجود منشأ انتزاعه، إلا انه من الواضح ان منشأ انتزاع عنوان (الناه عن الفحشاء) ليس نفس الاجزاء و

الشرائط بلحاظها ذاتها، بل بلحاظ ترتب النه عن الفحشاء عليها، إذ العناوين الانتزاعية انما تنتزع عن الذات بلحاظ تلبسها بوصف
أو جهة تصحح انتزاع العنوان عنها، فعنوان العالم و القائم انما ينتزع عقلا عن الذات بلحاظ اتصافها بوصف العلم أو القيام، لا

بلحاظها نفسها، و إ لصح انتزاع العنوان المذكور من جميع الذوات حت ممن لم يتلبس بالعلم أو القيام و بطلانه واضح. و عليه،
فالمأمور به‐ لو سلم انه لا يون نفس العنوان بل المعنون‐ هو الاجزاء و الشرائط مقيدة بالنه عن الفحشاء الت ه جهة

الانتزاع، و معه يون مورد الشك ف الجزئية من موارد الاشتغال لرجوعه إل الشك ف المحصل كما عرفت. هذا مع ان ترتب
الحم عل العناوين الانتزاعية كثير بحيث لا يلتزم بإناطته بمنشإ الانتزاع، و لذا لا يلتزمون بإجراء الأصل الجاري ف منشأ الانتزاع
ف ترتب الحم المعلق ف لسان الدليل، عل العنوان الانتزاع كعنوان الفوت ف القضاء، و عنوان الوفاء ف النذر، و نحو ذلك.

نعم، عل تقدير كون الجامع حقيقيا بسيطا يون المورد من موارد البراءة، لن المحقق النائين لا يلتزم بأصل التقدير كما
عرفت.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 253.


