
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۱ خرداد ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 83 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

بحث در ثمره دوم نزاع صحیح و اعم است. مرحوم آخوند (ره) ثمره مذکور یعن اینکه صحیح در اقل و اکثر ارتباط باید
توانند اشتغالو هم م توانند برائتار نمود؛ چرا که به نظر ایشان هر دو گروه هم مباید برائت شود را ان و اعم اشتغال

شوند.

گفتیم در کلمات مرحوم آخوند (ره) تعبیر «و قد انقدح بذل» ذکر شده بود که وجه آن برای ما روشن نشد. اما طبق توضیح
ذکر شده در کلام مرحوم خوئ (ره) باید گفت مراد این است که چون ملاک در نزاع اقل و اکثر با ملاک با مسئله محل تفاوت

دارد چرا که در مسئله محل بحث ملاک صدق و عدم صدق است، اما در اقل و اکثر ملاک انحلال و عدم انحلال است؛ یعن اگر
قائل به عدم انحلال شده و گفتیم در علم اجمال بین اقل و اکثر انحلال در کار نیست نتیجه اشتغال و اگر قائل به انحلال شدیم

نتیجه برائت است.

مرحوم خوئ (ره) در توضیح فرمود: صحیحها اگر قائل به انحلال شوند بنابر تمام اقوال، تقادیر و صور موجود در قدر
جامع، نسبت به اکثر برائت جاری مشود؛ لذا اینکه مرحوم نائین (ره) فرمود: بنا بر صحیح باید قائل به اشتغال شویم تام

نیست.

تنها اگر قائل به صحیح شده و قدر جامع را بسیط بدانیم و بوئیم عنوان بسیط مسبب از اجزاء و شرائط است ولو قائل به انحلال
شویم با نیامدن جزء دهم نمدانیم عنوان مسبب محقق مشود یا خیر که ش در محصل و محقق بوده و مجری آن اصالة

الاحتیاط است.

اما اشال این است که فرض مذکور اولا خلاف فرض و ثانیاً خلاف واقع است لذا داخل در محل بحث نیست یعن صحیحها
چنین قدر جامع را مدنظر قرار نمدهند.

ادامه بیان کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

مرحوم خوئ (ره) در ادامه به بررس کلام استادشان مرحوم نائین (ره) پرداخته و ابتدا کلام ایشان را نقل نمودهاست. مرحوم
خوئ (ره) مفرماید: مدعای مرحوم نائین (ره) این است که جامع، طبق قول به صحیح به گونهای تصویر شدهاست که منجر
به اشتغال مشود؛ کما اینکه ما نیز در توضیح کلام مرحوم نائین (ره) گفتیم ایشان ثمره را پذیرفته و مفرماید: هر کس که

قائل به صحیح باشد اشتغال و هر کس که قائل به اعم باشد باید برائت را انتخاب نماید.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم خوئ (ره) مفرماید: جامع که مرحوم نائین (ره) طبق قول به صحیح اختیار نمودهاست تنها در صورت ممن است
که اجزاء و شرائط مقید به عنوان شوند که یا از جانب علل یا از جانب معلولات احام هستند؛ یعن یا شارع متعال اراده

از رکوع و سجود که ناه شود یا شارع نوع خاصاز اجزاء و شرائط باشد که تقیید از ناحیه علل م نمودهاست که نوع خاص
از فحشاء و منر یا معراج مومن باشد را در نظر گرفتهاست که تقیید از ناحیه معلول مشود.

در هر صورت اجزاء و شرائط مذکور مقید به عنوان بسیط بوده و خارج از مأت به و مأخوذ در مأمور به هستند؛ یعن ناه از
فحشا مسبب از اجزاء و شرائط بوده و لذا غیر از اجزاء و شرائط است پس اگر ش داشته باشیم سوره واجب است یا خیر، در

اصل ش داریم در اینکه آیا بدون سوره مسبب محقق مشود یا خیر؟!

به بیان دیر مرحوم خوئ (ره) مفرماید: مرحوم نائین (ره) قدر جامع صحیح را تنها به صورت سبب و مسبب یا تقیید
تصویر نمودهاست یعن عنوان مأمور به عنوان مستقل و مسبب از اجزاء و شرائط است در نتیجه ش در محصل و مجری

اشتغال است. پس نه فقط مرحوم نائین (ره) بله هر کس که قدر جامع صحیح را به نحوی که منجر به سبب و مسبب شود
تفسیر نماید نتیجه قهری آن اشتغال است.

اما این تصویر صحیح نیست چرا که به نظر ایشان در سه فرض قدر جامع صحیح ارتباط به سبب و مسبب ندارد بله در
این موارد قدر جامع انطباق بر اجزاء و شرائط به نحو انطباق کل و فرد دارد که دو وجود مستقل از هم نیستند. لذا اینکه قدر

جامع بسیط تنها طبق فرض سبب و مسبب محقق شود صحیح نیست بله طبق سه فرض که بیان شد تصحیح مشود.

ایشان در ادامه مفرماید: شاید کس بوید چرا مرحوم نائین (ره) قدر جامع صحیح را به گونهای تصویر نمودهاست که منجر
به سبب و مسبب و ش در محصل شود، در حالکه شما قدر جامع صحیح را در سه فرض مذکور به گونهای تصویر

نمودهاید که منجر به سبب و مسبب نشده، بله منجر به ش در تلیف و جریان برائت در آن است؟!

مرحوم خوئ (ره) در پاسخ مفرماید: منشأ مسئله مذکور این است که خلط برای مرحوم نائین (ره) واقع شده که در ذهن
ایشان این بوده که مراد از قول صحیح، صحت فعل است یعن عمل که نیاز به اعاده و قضا ندارد صحیح واقع مشود و

طبق این فرض کلام ایشان صحیح است، چرا که باید بوئیم نمدانیم بدون سوره صحت فعل وجود دارد یا خیر لذا ش در
محصل شده و باید آورده شود.

حال آنکه این مطلب صحیح نیست و صحت محل نزاع میان صحیح و اعم به معنای تمامیت یعن تام الاجزاء و الشرائط
است نه صحت فعل؛ به این بیان که أخذ صحت فعل در مأمور به محال است چه رسد به اینکه شارع آنرا در مسم أخذ

نماید چرا که صحت فعل متأخر از امتثال و بعد از تحقق مأمور به است و چیزی که متأخر است در مرحله قبل یعن امتثال و
مسم قابل أخذ نیست.

 زمانکه تام الاجزاء و الشرائط معیار قرار گرفت و گفتیم تمامیت چیزی غیر از اجزاء و شرائط نیست، مگوئیم این عنوان
منطبق بر اجزاء یعن نُه جزئ که مسلم است مباشد. اما در مورد سوره که ش وجود دارد اصل عدم وجوب آن بوده و

نسبت به آن برائت جاری مشود. حال آنکه صحت فعل وجودی وراء اجزاء و شرائط دارد؛ یعن بعد از اینکه امتثال تمام شد،
صحت فعل توسط عقل از آن انتزاع شده و عقل مگوید نیاز به إعاده یا قضا نداریم.

فرق دیر میان صحت فعل و صحت به معنای تمامیت این است که صحت فعل موضوع برای آثار مانند عدم إعاده  و قضا
است. اما صحت به معنای تمامیت، موضوع برای آثار نیست؛ لذا اینکه مرحوم نائین (ره) گمان بردهاست که مسم طبق قول



به صحیح باید به عنوان بسیط خارج از اجزاء و شرائط مقید شود صحیح نیست چرا که خود اجزاء و شرائط مأمور به هستند.

به بیان دیر آنچه در نظر مرحوم نائین (ره) وجود داشته این است که قول به صحیح منجر به سبب و مسبب مشود چرا که
گمان کردهاست مقصود از صحت، صحت فعل است. لذا اجزاء و شرائط باید مقید به آن باشند و نتیجه آن اشتغال است. در

حالکه مرحوم خوئ (ره) مفرماید: صحت به معنای تمامیت است و لذا نه وجه ندارد و نه امان دارد اجزاء و شرائط مقید
به صحت فعل و عنوان خارج از اجزاء و شرائط باشند، در نتیجه صحیح طبق تمام مسال برای قدر جامع بسیط باید قائل به

برائت شود.

معنای مختار مرحوم خوئ (ره) انار ثمره صحیح و اعم در اشتغال و برائت بوده و ایشان آنرا مربوط به انحلال و عدم
انحلال مداند.[1]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم خوئ (ره) فرمود: بنابر عدم انحلال اشتغال و بنابر انحلال برائت مشویم. اما مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) بنابر
اساس ثمره مذکور مبتن شود؛ یعنفرماید: مسلماً باید قائل به اشتغال شویم اما بنابر انحلال ثمره دوم مترتب معدم انحلال م

بر انحلال در مسئله اقل و اکثر است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و عل ضوء هذا يستبين فساد ما أفاده شيخنا الأستاذ‐ قده‐ من أنه عل الصحيح لا مناص من الرجوع إل قاعدة
الاشتغال، كما أنه عل الأعم لا مناص من الرجوع إل البراءة بتقريب ان تصوير الجامع عل الصحيح لا يمن إلا بتقييد

به و مأخوذ ف ام أو من ناحية معلولاتها، و ان هذا العنوان خارج عن المأتبعنوان بسيط خاص أما من ناحية علل الأح المسم
المأمور به، و عليه فالشك ف اعتبار ش‏ء جزء أو شرطاً لا محالة يوجب الشك ف حصول العنوان المزبور فيرجع الشك حينئذ

إل الشك ف المحصل و المرجع فيه قاعدة الاشتغال دون البراءة. و الوجه ف فساده هو ما سبق: من أن الجامع عل القول
بالصحيح عل كل تقدير لا بد من ان ينطبق عل الاجزاء و الشرائط انطباق الل عل فرده، و عليه كان الشك ف اعتبار جزء، أو
قيد ف المأمور به من دوران المأمور به نفسه بين الأقل و الأكثر، فعل القول بالانحلال كان المرجع فيه البراءة عن وجوب الأكثر
فنتيجة ذلك: ه ان المأمور به بتمام اجزائه، و شرائطه هو الأقل دون الأكثر و قد عرفت أن القول بالاشتغال مبن عل أن يون

المأمور به عنواناً بسيطاً مسبباً عن الأجزاء، و الشرائط الخارجيتين، و متحصلا منهما، و هو خلاف المفروض.» محاضرات ف
أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 173.


