
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۳۱ اردیبهشت ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 82 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

ثمره اول در نزاع بین صحیح و اعم این بود که صحیح نمتواند به اصالة الاطلاق تمس نماید چرا که الفاظ طبق این قول
مجمل هستند، اما اعم متواند به اصالة الاطلاق تمس نماید.

این ثمره بسیار مهم مورد پذیرش مشهور و از جمله مرحوم آخوند (ره) است. ما نیز اشالات مطرح شده نسبت به این ثمره را
بیان نموده و پاسخ دادیم؛ لذا به نظر ما نیز ثمره مذکور قابل اثبات است.

ثمره دوم

مرحوم آخوند (ره) در بیان ثمره دوم با این فرض که خطاب مجمل بوده و اصل لفظ اصالة الاطلاق در کار نباشد مفرماید:
برخ مگویند طبق قول به صحیح باید قائل به اصالة الاشتغال و بنابر اعم قائل به اصالة البرائة شویم، لذا صحیحها در

مسئله اقل و اکثر ارتباط باید احتیاط و اشتغال شوند.

توضیح مطلب اینکه در اقل و اکثر ارتباط اگر ش داشته باشیم که نماز جزء دهم به نام سوره دارد یا خیر و به بیان دیر
آیا نماز همان مصداق اقل است که نُه جزء است مباشد یا نماز مصداق اکثر که ده جزء است مّباشد و سوره نیز از اجزاء آن

محسوب مشود، دو مبنا وجود دارد: الف‐ نسبت به اکثر برائت جاری مشود. ب‐ نسبت به اکثر احتیاط جاری مشود.

باید اشتغال در مسئله محل بحث نیز چنین گفته شدهاست که اگر مبنای صحیح را اختیار نمودیم، در بحث اقل و اکثر ارتباط
شده و اصالة الاحتیاط را جاری نمائیم چرا که طبق قول به صحیح با عدم وجود جزء دهم ش در صدق مسم و مأمور به

داریم؛ یعن نمدانیم بر این نُه جزء صدق صلاة وجود دارد یا خیر؟! لذا باید احتیاط جاری شود.

در مقابل اعم مگوید: به نُه جزء نیز نماز گفته مشود و ش در جزء دهم، ش در جزء زائد است لذا برائت جاری مشود.

اما مرحوم آخوند (ره) منر ثمره مذکور بوده و مفرماید: با این فرض که اصل لفظ به نام اصالة الاطلاق نداشته باشیم ‐چرا
که اگر اصل لفظ داشته باشیم نوبت به اصل عمل نمرسد‐ لازم نیست حتما صحیح یا اعم برائت یا اشتغال شوند.

مؤیدشان برای رد ثمره این است که هر چند مشهور قائل به صحیح هستند اما در اقل و اکثر ارتباط برائت شدهاند، لذا
مشخص مشود میان مبنای صحیح و اختیار اشتغال ملازمهای وجود ندارد.

از مطالب یعن «فرماید: «قد انقدح بذلتهای در ابتدای بیان ثمره دوم در کلام مرحوم آخوند (ره) وجود دارد که ایشان من

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


که در ثمره اول بیان شد انار ثمره دوم مشخص مشود.

ایشان در ثمره اول فرمود: اگر مول در مقام بیان باشد صحیح نمتواند به اصالة الاطلاق تمس نماید ول اعم متواند. اما
اگر مول در مقام بیان نباشد بین مبنای صحیح و اعم تفاوت وجود ندارد.

واقع مطلب این است که بیان روشن برای انار ثمره دوم از مطلب قبل قابل برداشت نیست و این دو مطلب ارتباط به یدیر
ندارند.[1]

به تبع مرحوم آخوند(ره)، مرحوم خوئ (ره) نیز ثمره مذکور را منر شدهاست و کلام ایشان متواند توضیح برای کلام ایشان
باشد. در مقابل برخ مانند مرحوم نائین (ره) و مرحوم امام (ره) ثمره مذکور را پذیرفتهاند.

کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

مرحوم خوئ (ره) مفرماید: میان قول به اعم و برائت و قول به صحیح و اشتغال ملازمهای وجود ندارد. به نظر ایشان نته
اصل در بحث اقل و اکثر ارتباط مسئله انحلال و عدم انحلال است؛ یعن اگر در اقل و اکثر ارتباط بوئیم علم اجمال منحل
به علم تفصیل و ش بدوی مشود باید قائل به برائت شویم. اما اگر انحلال را نپذیرفتیم باید قائل به احتیاط شویم. اساس کلام

مرحوم خوئ (ره) این است که قول به صحیح یا اعم، انحلال و عدم انحلال را اثبات نمکند.

به بیان دیر اگر طبق قول به صحیح توانستیم عدم انحلال را اثبات نمائیم باید قائل به اشتغال و اگر طبق قول به اعم توانستیم
انحلال را اثبات نمائیم باید قائل به برائت شویم؛ حال آنکه منرین ثمره مگویند: نزاع صحیح و اعم با نزاع برائت و اشتغال در

اقل و اکثر ارتباط دو امر متفاوت است و ارتباط به هم ندارد.

ارتباط بحث برائت و اشتغال و بحث قدر جامع

نته دیر این است که آیا مسئله محل بحث یعن برائت و اشتغال با لزوم أخذ قدر جامع طبق قول به صحیح و اعم ارتباط دارد
یا خیر؟! در قدر جامع گفتند، قدر جامع یا باید بسیط و یا باید مرکب باشد. طبق مبنائ که در تصویر قدر جامع بیان شد و بنابر

آنچه در کلام مرحوم خوئ (ره) ذکر شدهاست چند فرض وجود دارد:

الف‐ اعم مگفت: قدر جامع ماهیت مبهم، کلیه و معری از خصوصیات بوده که قابل صدق بر اقل و اکثر است؛ مثلا نسبت
به اقل یا اکثر لابشرط مباشد. اعم اگر قائل به انحلال علم اجمال شود، باید قائل به برائت شود برای اینکه در صورت انحلال
صدق ماهیت بر اقل مسلم است. اما نسبت به اکثر این ش وجود دارد که اکثر در تحقق ماهیت، تلیف و مأمور به دخالت یا

خیر و به این جهت که ش در زائد است، لذا برائت جاری مشود.

اما طبق قول به اعم که مسلم ماهیت مبهم و معری بر اقل صادق است، اگر انحلال را منر شدیم در ادامه باید بوئیم چون
نمدانیم بدون جزء دهم امتثال محقق شدهاست یا خیر، ش در محصل است لذا باید اشتغال جاری شود.

ب‐ طبق مبنای صحیح مرحوم خوئ (ره) چهار فرض را ذکر نمودهاست:

ب‐1- قدر جامع عنوان صحیح بسیط بوده و عنوان مذکور خارج از اجزاء و شرائط باشد؛ یعن در نماز دو چیز وجود دارد:



ی اجزاء و شرائط و ی معلول این اجزاء و شرائط به نام نه از فحشاء و منر که وجودش غیر از اجزاء و شرائط است.

طبق این بیان اگر صحیح بوید لفظ صلاة برای عنوان بسیط نه از فحشاء و منر وضع شدهاست به نحوی که آن عنوان
غسلات و مسحات و ی شود یوجود مستقل از اجزاء و شرائط داشته باشد؛ کما اینکه در باب طهارت از حدث گفته م

معلول و مسبب از این غسلات و مسحات که طهارت باطن است وجود دارد، در نتیجه و طبق این قدر جامع باید قائل به
اشتغال شویم چرا که نمدانیم اگر جزء دهم نیاید، اثر و مسبب حاصل مشود یا خیر، که ش در محصل است.

ی است که اولا در محصل جای فرمایند: قوام ش(ره) م ر مرحوم آخوند (ره) و به تبع ایشان مرحوم خوئبه بیان دی
در سبب موجب ش مسبب داشته باشیم و ثانیاً اینها دو وجود و ما به ازای مستقل داشته باشند؛ در نتیجه ش سبب و ی

در مسبب و از قبیل ش در محصل مباشد که مجری اشتغال است.

ایشان مفرماید: هر چند این فرض منجر به اشتغال مَشود اما مواجه با دو اشال است: اولا خلاف واقع است یعن در واقع
ی اجزاء و شرائط و ی معلول برای این اجزاء و شرائط وجود ندارد.

ثانیاً خلاف فرض است چرا که فرض، مأمور به بودن همین اجزاء و شرائط بوده و اگر هم مگوئیم نه از فحشاء و منر،
مقصود مأمور به بودن همین اجزاء و شرائط است؛ نه اینکه شارع نه از فحشاء و منر را مأمور به قرار داده و بعداً حاصل

شده باشد.

ب‐2- صلاة برای ماهیت مرکبهای که وحدت اعتباری دارد وضع شده باشد و وحدت اعتباری مذکور، قدر جامع میان اجزاء
و شرائط باشد، در نتیجه آنچه ف نفسه و واقعاً متعلق امر و مأمور به است همان اجزاء و شرائط مّباشد و اگر ش در جزء

دهم داشته باشیم اصل برائت جاری مشود.

ج‐3- صلاة از قبیل ماهیات متأصله بسیطه باشد؛ یعن هر چند عنوان صلاة بسیط است اما متحد با اجزاء و شرائط مّباشد.
طبق این بیان اتحاد از قبیل کل و فرد بوده و ی وجود هستند.

ایشان مفرماید: طبق این فرض در حقیقت اجزاء، مأمور به بوده و ش در جزء دهم ش در تلیف زائد است لذا برائت
جاری مشود.

ج‐4- ماهیت صلاة امری اعتباری و انتزاع توسط شارع باشد نه اینکه عنوان اصیل در کار باشد؛ مثلا عنوان معراجیت یا
خیر موضوع متوان عنوان انتزاع باشد؛ در نتیجه چون امر انتزاع ما به ازای خارج ندارد و مربوط به منشأ انتزاع است

که بازگشت به اجزاء دارد و نُه جزء مسلم است، ش در جزء دهم ش در جزء زائد و مجری برائت مباشد.

خلاصه اینکه مرحوم خوئ (ره) مفرماید: تنها ی فرض منجز به احتیاط شد که مواجه با اشال بود. اما باق فروض طبق
قول به انحلال منجر به برائت مشوند. ول اگر قائل به عدم انحلال شویم در تمام این سه فرض باید قائل به اشتغال شویم؛ در

نتیجه ایشان اثبات نمود که اعمها و صحیحها بناء بر انحلال برائت و بنابر عدم انحلال اشتغال هستند.[2]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. «و قد انقدح بذلك أن الرجوع إل البراءة أو الاشتغال ف موارد إجمال الخطاب أو إهماله عل القولين فلا وجه لجعل الثمرة
هو الرجوع إل البراءة عل الأعم و الاشتغال عل الصحيح «2» و لذا ذهب المشهور إل البراءة مع ذهابهم إل الصحيح.» كفاية

الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 28.
[2]. «ذكروا لها ثمرات: الاول: ما اشتهر فيما بينهم من أنّ الأعم يتمسك بالبراءة ف موارد الشك ف الأجزاء والشرائط  ،

والصحيح يتمسك بقاعدة الاشتغال والاحتياط ف تلك الموارد. ولن التحقيق أنّ الأمر ليس كذلك، ولا فرق ف التمسك بالبراءة
أو الاشتغال بين القولين أصً. والوجه ف ذلك: هو أ نّا إذا قلنا بالوضع للأعم فالتمسك بالبراءة مبتن عل القول بانحلال العلم

الإجمال ف مسألة الأقل والأكثر الارتباطيين، فانّه إن قلنا بالانحلال وأنّ العلم الاجمال ينحل إل علم تفصيل وشك بدوي، فلا
مانع من الرجوع إل البراءة عن وجوب الأكثر والتقييد الزائد، فانّ مسألتنا هذه من إحدى صغريات كبرى مسألة الأقل والأكثر
الارتباطيين، وذلك لأنّ تعلق التليف ف المقام بالطبيع الجامع بين المطلق والمقيد معلوم لنا تفصيً‐ وهو الماهية المهملة

‏ء لا جزءاً ولا شرطاً، أو علعدم تقييده بش ‏ نحو الإطلاق بمعنتعلّقه به عل نا هو فالعارية عن جميع الخصوصيات‐ وإنّما ش
نحو التقييد به بأحد النحوين المزبورين، فحينئذ إن قلنا بانحلال العلم الإجمال ف تلك المسألة والرجوع إل البراءة عن التليف

الزائد عن المقدار المعلوم كما هو كذلك، فنقول هنا أيضاً بالانحلال والرجوع إل البراءة عن التقييد الزائد. وأما لو قلنا بعدم
ذلك فلا ملازمة بين قول الأعم قاعدة الاشتغال، وعل تلك المسألة فلا بدّ من الاحتياط والرجوع إل ف انحلال العلم الإجمال

والرجوع إل البراءة...» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 193 به بعد.


