
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۷ اردیبهشت ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 81 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

تواند به اطلاق تمسنم مانند صحیح ال سوم گفتیم اعمال سوم در مورد ثمره اول است. در اشبحث در پاسخ از اش
نماید برای اینکه از قبیل تمس به عام در شبهه مصداقیه است؛ به این بیان که متعلق امر، مراد جدی و مطلوب مول صلاة

صحیحه است لذا اعم نیز نمتوان بوید نماز بدون استعاذه عنوان صلاة صحیحه و مراد جدی را دارد یا خیر؟! ی پاسخ از
مرحوم محقق عراق (ره) و ی پاسخ از مرحوم امام (ره) در قبال این اشال بیان شد.

ادامه بررس اشال سوم بر ثمره اول

مرحوم خوئ، مرحوم نائین و مرحوم عراق (رحمة اله علیهم) سه تعبیر دارند که به ی مقصود اشاره دارد. مرحوم محقق
عراق (ره) در بدائع الافار مفرماید: طبق قول به صحیح صحت ی از قیود معنای مأمور به بوده و در قوام معنا دخیل است؛

یعن اگر صحت در کار نباشد معنا و مسم مشوک است یا موجود نیست و لذا نمتوان به اطلاق تمس نمود.

اما طبق قول به اعم صحت در معنای مأمور به دخیل نیست بله امر به نماز همراه با ی سری اجزاء و مشروط به اجزاء دیر
تعلق پیدا کردهاست؛ لذا اگر ملف مأمور به را همانگونه که شارع معین نمودهاست اتیان کرد، عقل از مأت به مذکور صحت را

انتزاع مکند. در نتیجه طبق قول صحیحها، صحت از لحاظ رتبه مقدم بر مأمور به است چرا که در قوام معنای مأمور به
دخالت دارد. اما طبق قول به اعم صحت از لحاظ رتبه متأخر از امر است؛ یعن ابتدا امر اتیان مَشود و در مرحله بعد صحت

از آن توسط عقل انتزاع مشود.

به بیان دیر هم صحیح و هم اعم مگویند: مأمور به صحیح متعلق است اما اولا صحیح مورد نظر صحیح دخیل در مأمور
به و مقدم بر امر است اما صحیح مورد نظر اعم از لحاظ رتبه مؤخر است.

ثانیاً صحت طبق قول صحیحها امری است که شارع آنرا اعتبار نمودهاست اما طبق قول اعمهای صحت امری است که
انتزاع کننده آن عقل است.[1]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در اشال به مرحوم عراق (ره) مفرماید: طبق قول به صحیح نیز صحت نه در موضوع له
و نه در مستعمل فیه أخذ نشدهاست بله صحیحها نیز نمگویند: مفهوم صحت در موضوع له صلاة أخذ نشدهاست بله

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مگویند: لفظ صلاة توسط شارع به حصه صحیحه و به تعبیر دیر مصداق منطبق مشود؛ کما اینکه اعم نیز مگوید: شارع
صلاة را بر حصه صحیح و تام الاجزاء و الشرائط تطبیق منماید.

شاید گفته شود حصه مقارن با صحت طبق قول به اعم معنا ندارد چرا که مفروض این است که صحیح قائل به صحت
شدهاست و اعم حت به حصهای که مقارن با صحت نیست هم باید صلاة اطلاق نماید.

ایشان مفرماید: امان ندارد شارع امر به فاسد نماید لذا مقصود شارع حصه مقارن با صحت است چه قائل به صحت و چه
قائل به اعم شویم. طبق بیان مذکور یعن اینکه بوئیم طبق نظر صحیح و اعم حصه در مقابل فساد مورد طلب شارع نبوده
و شارع نماز فاسد را از ما نمخواهد بله حصه مقترن با صحت در عالم خارج را مخواهد، تقدم و تأخر ب معنا است؛ حال

آنکه اگر طبق بیان مرحوم عراق (ره) بوئیم طبق قول به صحیح صحت در متعلق، مستعمل فیه و موضوع له أخذ شده اما
طبق قول به اعم أخذ نشدهاست مجال برای بیان مسئله تقدم و تأخر وجود دارد.[2]

به نظر ما این جواب تام است.

کلام مرحوم محقق نائین(ره)

کلام مرحوم نائین (ره) تقریباً شبیه تعبیر مرحوم عراق (ره) است. ایشان مفرماید: بنابر قول به صحیح روشن است که اگر
نماز استعاذه نداشته باشه صدق عنوان مأموربه برای ما مشوک است. اما طبق قول به اعم مأمور به خود اجزاء و شرائط بوده
و صحت به معنای موافقت مأت به با مأمور به است. پس طبق این قول صحت متأخر از مأمور به بوده و لذا أخذ آن در مأمور

به محال است.[3]

جواب که از مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) ذکر شد نسبت به این بیان نیز مطرح است؛ یعن بحث در مفهوم صحت نیست
تا بوئیم طبق قول به صحیح صحت از لحاظ رتبه مقدم و طبق قول به اعم صحت از لحاظ رتبه موخر است.

بله بحث در واقع صحت مّباشد که هم صحیح و هم اعم مگویند: مطلوب مول در عالم خارج نماز مقترن با صحت است،
لذا اگر ندانیم استعاذه دخیل است یا خیر مورد مشوک بوده و نمتوان به اطلاق آن تمس نمود.

کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

مرحوم خوئ (ره) در محاضرات مسئله تقدم و تأخر را مطرح ننموده بله مسئله صحت فعل و اقتضائ را به میدان بحث
آوردهاست؛ به این بیان که صحت فعلیه یعن مطابقت و انطباق مأت به و مأمور به با نظارت عقل و لذا از مورد امتثال مأموربه
خارج بوده و معقول نیست درآن أخذ شود چرا که متأخر از امتثال و فعل است. پس اگر شارع بخواهد صحت فعل را در متعلق

أخذ نماید هم طبق قول به صحیح و هم طبق قول به اعم محال است.

به نظر ایشان نزاع صحیح و اعم در أخذ صحت به معنای تمامیت و اقتضائ است یعن صحیح مگوید: لفظ صلاة در
موردی است که تمام اجزاء و شرائط باشد. در مقابل اعم مگوید: اگر بعض اجزاء و شرائط نیز موجود نباشد به آن صلاة

اطلاق مشود.

در نتیجه اگر ش شود استعاذه داخل است یا خیر، طبق قول صحیحها صدق مشوک است چرا که معیار تام الاجزاء و



الشرائط مباشد و نمدانیم بدون استعاذه فعل مذکور تام است یا خیر؟! اما طبق قول اعمها صدق معلوم است برای اینکه
معیار تام الاجزاء و الشرائط نیست.

اضافهای که در کلمات مرحوم خوئ (ره) وجود دارد این است که ایشان مفرماید: زمانکه صدق مسلم شد و گفتیم بر صلاة
بدون سوره صلاة صادق است، در مرحله بعد متوان با توجه به اصالة الاطلاق گفت: مأمور به نزد شارع طبیع و قدر جامع

بین واجد و فاقد است؛ یعن به نماز بدون سوره نیز مأمور به اطلاق مشود. در مرحله بعد زمانکه مأمور به و مأت به با
یدیر انطباق داشت، صحت فعل انتزاع مشود.

به بیان دیر مرحوم خوئ (ره) ابتدا فرمود: میان صحت فعل و اقتضائ تفاوت وجود دارد و ثانیاً با اصالة الاطلاق تنها مأمور
به احراز مشود و صحیح به جهت ش در صدق نمتواند به اصالة الاطلاق تمس نماید. اعم نیز چون صدق لفظ صلاة بر
فاقد سوره مسلم است متواند به اصالة الاطلاق تمس نماید؛ در نتیجه مأمور به نمازی است که قدر جامع مشترک میان واجد
و فاقد سوره مباشد. بعد از احراز اگر نماز بدون سوره اتیان شد مگوئیم از آنجا که مأمور به و مأت به با هم منطبق هستند،

صحت فعل انتزاع مشود.[4]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) مفرماید: کلام مرحوم خوئ (ره) ترار اصل مطلب بوده و پاسخ از اشال نیست در
حالکه چنین نیست و ایشان مطلب و نته اضافهای را بیان نموده و اشال را حل نمودهاند.[5]

هر چند پاسخ مرحوم امام (ره) و مرحوم خوئ (ره) بسیار هم نزدی است؛ یعن مرحوم امام (ره) فرمود: اعم به اصالة
الاطلاق تمس نموده و در صورت ش با اصالة الاطلاق قید مذکور را کنار مگذارد که نتیجه آن مأمور به بودن اعم است،

اما مرحوم خوئ (ره) به آن تصریح نموده و مفرماید: با اصالة الاطلاق اثبات مشود که مأمور به اعم است.

از آنجا که مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) جواب مرحوم نائین، مرحوم عراق و مرحوم خوئ (رحمة اله علیهم) را
نپذیرفت در مقام بیان پاسخ به اشال مفرماید: هر چند تمس به عام و مطلق در شبهه مصداقیه صحیح نیست اما در مسئله
محل بحث، تمس به اصالة الاطلاق توسط اعم از باب تمس به عام بعد از احراز مراد جدی در شبهه مصداقیه نیست. بله
اگر مراد جدی شارع احراز شود و در شبهه مصداقیه ش نمائیم، تمس به عام در شبهه مصداقیه مشود؛ در حالکه ما با

اطلاق مراد جدی را کشف منمائیم.

به بیان دیر تمس به مطلق در شبهه مصداقیه زمان صحیح نیست که مراد جدی مول و متلم معلوم باشد و به وسیله اطلاق
درصدد اثبات وجود آن باشیم. اما اگر قرار باشد با خود اطلاق مراد جدی متلم کشف و احراز شود تمس به عام در شبهه

مصداقیه محقق نمشود.[6]

به نظر ما بیان مذکور مانند بیان مرحوم خوئ (ره) بوده و تنها تغییر در تعبیر است چرا که مرحوم خوئ (ره) فرمود: به سبب
اطلاق نثبت ان المأمور به هو الطبیع الجامع بین الواجد و الفاقد. ایشان نیز مفرماید: به سبب اطلاق مراد جدی احراز

مَشود؛ در حالکه ایشان ادعا دارند که کلام و بیان مرحوم خوئ (ره) مورد اشال بوده و تنها راه حل، تقریر ذکر شده توسط
ایشان است.

چنین به نظر مرسد بهترین جواب از اشال در کلمات مرحوم خوئ (ره) وجود دارد. اما انصاف این است که تقریر ذکر شده



توسط مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) مطلب را مقداری روشنتر نمودهاست. در نتیجه گاه مراد جدی روشن است و در
شبهه مصداقیه قصد داریم به مراد جدی برسیم که تمس به عام در شبهه مصداقیه است. اما در مسئله محل بحث چنین نیست

یعن اعم مگوید: به سبب اصالة الاطلاق مراد جدی احراز مشود و بعد از احراز تمس به عام در شبهه مصداقیه محقق
نمشود.

افتخار داریم که فراد در مرکز فقه مراسم کنره 4000 هزار شهید از شهدای روحان برقرار است و انشاءاله حضور داشته
باشید.

امروز نیز مصادف با شهادت حضرت حمزه عموی پیامبر اکرم 6 است که با ارشادات رهبری معظم انقلاب مبن بر یاد از
اصحاب بزرگ ایشان مانند کاری که در مورد حضرت خدیجه 3 چند سال است انجام مشود مجالس در بیوت مراجع معظم

له برگزار مشود که در این مراسمات نیز شرکت نمائید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «(و قد يجاب عنه) بان الصحة عل الصحيح قيد من قيود المعن المأمور به فه دخيلة ف قوام المعن لهذا لا يصح
قوام المعن الاعم فليست دخيلة ف ‏ء فيها و اما الصحة علدخل ش تحققها بسبب الشك ف التمسك بالاطلاق اذا شك ف

المأمور به و انما تعلق الأمر بش‏ء مشروط بامور اخرى فاذا ات الملف بالمأمور به عل وجهه المعين له شرعا ينتزع العقل من
الاعم متأخرة رتبة عن الامر و ف الامر و عل الصحيح متقدمة رتبة عل به انه صحيح لمطابقته المأمور به فالصحة عل المأت

مثله يصح التمسك بالاطلاق لتقدم موضوعه‏.» بدائع الافار ف الأصول، ص: 130.
دخيلة ف المأمور به، فه الصحيح قيد من قيود المعن ان الصحة عل ‐تقريرات بحث العراق و هو ما جاء ف ‐:[2]. «الثان
قوام المعن، و لهذا لا يصح التمسك بالإطلاق. و اما عل الأعم فه غير دخيلة ف قوام المعن المأمور به، و انما تعلق الأمر بش‏ء

مشروط بأمور أخرى، فإذا أت الملف بالمأمور به عل وجهه المعين له شرعا ينتزع العقل من المأت به انه صحيح لمطابقته
للمأمور به، فالصحة عل الصحيح متقدمة رتبة عل الأمر، و عل الأعم متأخرة رتبة عل الأمر، و ف مثله يصح التمسك بالإطلاق

لتقدم موضوعه. و أورد عليه ف التقريرات: بان الصحة عل الصحيح لم تؤخذ قيدا للموضوع له أو للمستعمل فيه، لا عل نحو
دخول القيد و التقييد و لا عل نحو دخول التقييد فقط، بل الموضوع له أو المستعمل فيه ه الحصة المقارنة للصحة، و المأمور
به عل الأعم أيضا تلك الحصة، لاستحالة الأمر بالفاسد و استحالة الإهمال ف متعلق إرادة الطالب. فلا فرق ف متعلق الأمر بين

،الثان الأول، و عدم الوضع لخصوصها عل بالوضع لخصوص الحصة المقارنة للصحة عل القول بالصحيح و القول بالأعم إ
و ف مثل هذا الفرق لا أثر له ف جواز التمسك بالإطلاق و عدمه.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 240.

[3].  «(و فيه) ان المأمور به أو قيده البسيط عل الصحيح مشوك‏ الصدق عل الفاقد كما عرفت.» أجود التقريرات، ج‏1، ص:
46 و 47.

به خارجاً ف المأت منتزعة عن انطباق المأمور به عل ه [4]. «و الجواب عنه يظهر مما بيناه سابقاً: فان الصحة الفعلية الت
موارد الامتثال و الأجزاء غير مأخوذة ف المأمور به قطعاً، بل لا يعقل ذلك كما سبق، و انما النزاع ف أخذ الصحة بمعن التمامية

أعن به تمامية الش‏ء من حيث الأجزاء، و القيود ف المسم فالقائل بالصحيح يدع وضع لفظ ال «صلاة» مثلا للصلاة التامة
‏ء جزء، أو قيداً فاعتبار ش نا فذلك فلو ش وضع اللفظ للأعم، و عل من حيث الأجزاء، و الشرائط. و القائل بالأعم يدع

المأمور به كالسورة‐ مثلا‐ فعل القول بالوضع للصحيح كان صدق اللفظ بما له من المعن عل الفاقد لها غير معلوم، لاحتمال
دخلها فيه، و إمان أن يون المجموع هو المسم بلفظ ال «صلاة» و معه لا يمن التمسك بالإطلاق. و عل القول بالوضع للأعم

كان صدق اللفظ عل الفاقد معلوماً، و انما لشك ف اعتبار امر زائد عليه، و ف مثله لا مانع من التمسك بالإطلاق لنف اعتبار
الش‏ء المشوك فيه، و به نثبت ان المأمور به هو طبيع ال «صلاة» الجامع بين الفاقدة و الواجدة للسورة، و من انطباق ذلك



الطبيع عل المأت به بلا سورة ننتزع الصحة فالصحة بمعن التمامية تثبت بنفس التمسك بالإطلاق بضميمة ما علم من الأجزاء و
الشرائط تفصيلا، و الصحة المنتزعة غير مأخوذة ف المأمور به فضلا عن المسم. و عل الجملة فالمأمور به عل كلا القولين و
ان كان هو ال «صلاة» الواجدة لجميع الأجزاء، و الشرائط فلا فرق بينهما من هذه الناحية أصلا، الا ان الاختلاف بينهما ف نقطة

أخرى، و ه ان صدق اللفظ عل الفاقد لما يشك ف اعتباره معلوم عل القول الأعم، و انما الشك ف اعتبار امر زائد عليه. و
أما عل الصحيح فالصدق غير معلوم. و عل أساس تلك النقطة يجوز التمسك بالإطلاق عل القول بالأعم دون القول

بالصحيح.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 181.
[5]. «و أنت خبير بان هذا تقرير لأصل الثمرة و ليس جوابا عل الإيراد الموجه عليها و حلا للإشال فيها. فان المستشل يعلم

بصدق الصلاة عل الفاقد بناء عل الأعم، إلا انه لا يرى صحة الأخذ بظهور اللام الإطلاق لتقييد المراد الجدي بالصحيح، فلا
يون ما ذكر جوابا، بل هو تقرير لموضوع الإشال.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 244.

[6]. «و بالجملة: ليس ما نحن فيه‐ عل ما ذكرناه‐ من باب التمسك بالعام بعد إحراز المراد الجدي منه ف الشبهة المصداقية
ك يمنع ذلك، بل من باب التمسك بظهور المطلق ف الإطلاق ف إحراز المراد الجدي و هو لا محذور فيه، و يفترق الحال فيه بين

القول بالصحيح و الأعم كما عرفت.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 242.


