
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۶ اردیبهشت ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 80 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

بحث در ثمره اول، از ثمرات نزاع میان صحیح و اعم است. بر ثمره مذکور سه اشال وارد بود که برای اشال دوم دو بیان
در کلمات وجود داشت. بیان دوم که عمده در اشال بود، مربوط به مرحوم شیخ (ره) و مرحوم نائین(ره) مباشد که آنرا

پاسخ دادیم.

کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)

از کلمات مرحوم اصفهان (ره) چنین استفاده مشود، اینکه مرحوم شیخ (ره) مفرماید: الفاظ مذکور در قرآن کریم مجمل
بوده و در مقام بیان نیستند، لذا نمتوان به اطلاق آنها تمس نمود زمان صحیح است که تمام علماء چنین نظری داشته باشند

حال آنکه برخ فقهاء برخلاف مرحوم شیخ (ره) مفرمایند: الفاظ عبادت که مطلق بوده و در مقام بیان باشند وجود دارد، لذا
متوان به اطلاق الفاظ مذکور تمس نمود، پس همچنان ثمره طبق برخ اقوال وجود دارد.

به بیان دیر مرحوم شیخ (ره) آنچه نزد خویش مسلم است را برای نف ثمره ذکر نمود، در حالکه برای نف ثمره مطلب مذکور
یعن عدم وجود مطلق در الفاظ عبادات که در مقام بیان باشد ، باید نزد تمام فقهاء ثابت شود.

کلام مرحوم محقق عراق (ره)و مرحوم محقق خوئ(ره)

مرحوم عراق (ره) و مرحوم خوئ (ره) در اشال به کلام مرحوم شیخ (ره) مفرمایند: سلمنا که لفظ بالفعل در عبادات و در
قرآن کریم وجود نداشته باشد اما امان ترتب ثمره مذکور وجود دارد.

به بیان دیر اگر تنها فرض نمائیم که لفظ مطلق در مقام بیان وجود دارد نیز باز هم ثمره مترتب خواهد شد؛ یعن به قول
مرحوم عراق (ره) ثمرةٌ فرضیة و به قول مرحوم خوئ (ره) امان ترتب ثمره همچنان وجود دارد.

مرحوم خوئ (ره) ابتدا مفرماید: الفاظ مطلق داریم که در مقام بیان هستند. اما در ادامه مفرماید: سلمنا متلم در مقام بیان
نباشد «إلا ان إمان ترتب هذه الثمرة يفينا لون المسألة أصولية.»[1]

همانگونه که مرحوم امام (ره) فرمود: آیا متوان گفت بحث با این دامنه مفصل تنها ی ثمره فرض دارد؟! لذا چنین به نظر
مرسد بیان مذکور تام نباشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ادامه بیان اشالات ثمره اول

اشال سوم: در اشال اول گفتیم تمس به اطلاق و عدم تمس به اطلاق ارتباط به صحیح و اعم بودن ندارد. در اشال دوم
گفتیم در تمس به اطلاق مول باید در مقام بیان باشد حال آنکه در قرآن و سنت لفظ مطلق که مول در مقام بیان باشد وجود
ندارد. در اشال سوم مگوئیم هم صحیح و هم اعم قبول دارند که متعلق امر مجرد مسم نیست بله متعلق امر، مراد جدی

مول و متلم است.

به عبارت دیر ثمره مذکور در صورت تمام است که ما متعلق امر را مسم صلاة دانسته و بوئیم صحیح نمداند بر صلاة
بدون استعاذه صدق نماز وجود دارد یا خیر؟! اما اعم مگوید: بر صلاة بدون استعاذه، نماز صادق است. حال آنکه هر دو

مگویند: متعلق امر مسم صلاة نیست بله متعلق امر مراد جدی مول است که از آن تعبیر به مأمور به مشود.

است که تام الاجزاء و الشرائط باشد لذا بین این دو قول تفاوت مراد جدی مول گویند: آن فعلم و اعم ر صحیحبه بیان دی
وجود ندارد؛ یعن اگر استعاذه نباشد صحیح مگوید به این نماز، صلاة و مأمور به اطلاق نمشود. اما اعم مگوید: هر
چند به این فعل نماز مگویند اما به آن نمتوان مأمور به، مطلوب و مراد جدی مول گفت. لذا اعم نیز نمتواند به اصالة

الاطلاق تمس نماید.

بیانهای مختلف برای اشال سوم

هر چند برای اشال مذکور بیانهای مختلف ذکر شدهاست اما اساس اشال این است که چون محور، متعلق مأمور به است
ها چنین تمسکه اکثر اعمبه عام در شبهه مصداقیه است در حال نماید تمس بخواهد به اصالة الاطلاق تمس اگر اعم

را قبول ندارند:

بیان اول: مطارح الانظار، فوائد الاصول و اجود التقریرات: بیان فنتر این است که بوئیم وقت کس نماز بدون استعاذه آورد،
تمس به اطلاق، تمس به عام در شبهه مصداقیه است و در جای خود اثبات شدهاست که اکثر اصولیین آنرا قبول ندارند.

بیان دوم: محاضرات: مرحوم خوئ (ره) بحث تمس به عام در شبهه مصداقیه را مطرح ننموده و مفرماید: اطلاق و تقیید در
چرا که در مورد اطلاق تقیید باید به سراغ مراد جدی مول کنند نه به لحاظ مسمباب عبادات را به لحاظ مأموربه حساب م

برویم.[2] البته چنین به نظر مرسد باید مسئله تمس به عام در شبهه مصداقیه ابتدا مطرح شود تا اشال کامل باشد.

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) مفرماید: همانگونه که اطلاق و تقیید در مراد استعمال جاری است، در مراد جدی نیز
جریان دارد؛ در حالکه طبق بیان مرحوم خوئ (ره) لازم مآید اطلاق و تقیید تنها در مراد جدی مطرح باشد. لذا کلام مرحوم

صاحب منتق الاصول (ره) از این حیث دقیقتر است.

که مولزمان در مرحله بعد چون مراد جدی متعلق امر است، در باب عبادات اطلاق و تقیید باید در آن حیطه مطرح شود؛ مثلا
مگوید «أقیموا الصلاة» برای جریان اصالة الاطلاق ابتدا باید برای ما روشن باشد که آیا نماز بدون استعاذه که اکثر است،

مراد جدی متلم مباشد یا خیر تا در ادامه بتوان نسبت به اکثر و استعاذه اصالة الاطلاق را جاری نموده و بوئیم واجب
نیست.

به بیان دیر همانگونه که در مورد جریان اطلاق و تقیید در مسم مثلا در أعتق رقبة مگفتیم رقبة اطلاق داشته و به رقبة کافر
نیز رقبة صدق مکند در نتیجه اصالة الاطلاق بعد از احراز صدق مسم جاری مشود، در مراد جدی نیز مگوئیم اصالة



الاطلاق برای نف قید زائد مانند استعاذه زمان جاری مشود که بدانیم نماز بدون استعاذه مراد جدی متلم است. اما اگر
ندانستیم نماز بدون استعاذه مراد جدی صلاة است یا خیر، نمتوان با اطلاق قید مشوک را از بین ببریم.

بررس اشال سوم بر ثمره اول

جواب اول: مرحوم عراق (ره) در بدائع الافار: ایشان مفرماید: اگر نماز صحیح متعلق امر باشد، تقیید نماز به صحت،
تقییدی لب و غیر ارتازی است؛ چرا که قیود لب ارتازی مانند قید لفظ و متصل هستند. در ادامه مفرماید: تمس به عام

در شبهات مصداقیه این چنین مواجه با اشال نیست.[3]

مرحوم امام (ره) در اشال به مرحوم عراق (ره) مفرماید: میان قیود لب غیر ارتازی و قیود لفظ منفصل در عدم جواز
تمس به شبهه مصداقیه تفاوت وجود ندارد؛ برای اینکه اگر مخصص آمد اصالة الجد در افرادی که تخصیص خوردهاند از

بین رفته و صدمه مخورد. لذا عقلاء نسبت به افراد مشوک اصالة الجد را جاری نمدانند.[4]

اشال مذکور مبنای است؛ یعن اگر مبنای مرحوم عراق (ره) را پذیرفته و بوئیم در قید لب غیر ارتازی تمس به عام در
شبهه مصداقیه صحیح است، جواب مذکور تام بوده و اشال مرحوم امام (ره) بر ایشان وارد نیست.

بیان دیر این است که بوئیم راه باید ط شود که حداقل مورد قبول اعمها باشد در حالکه بسیار از اعمها تمس به عام
در شبهه مصداقیه حت در جای که مخصص لب است را قبول ندارند و این جواب مقداری فنتر است.

به بیان دیر مقصود ما این است که اشال موجود در ثمره یعن اشال تمس به عام در شبهه مصداقیه به سبب تمس به
اصالة الاطلاق از اعم دور شود؛ شما مگوئید در لب غیر ارتازی جایز است حال آنکه اکثر اعمها چنین چیزی را جایز

نمدانند.

جواب دوم: مرحوم امام (ره) در مناهج: ایشان مفرماید: طبق قول به اعم اوامر به خود عناوین مانند صلاة تعلق پیدا کردهاست
و اعم گوئید: صحیحکه شما به صورت مفروض مباشد؛ در حالنفس عناوین م ر متعلق اوامر نزد اعمو به بیان دی

مگویند: متعلق امر صلاة صحیحه، مأمور به و مراد جدی است حال آنکه چنین نیست.

بله اگر بعداً قیود منفصل وجود داشت، اطلاق به آن تقیید مخورد. اما اگر دلیل بر تقیید وجود نداشت از آنجا که مطلق در
مقام بیان است، در موارد ش به اطلاق آن تمس نموده و حم به صحت مأت به مشود؛ مثلا اگر نسبت به وجوب استعاذه

در نماز ش شد، به جهت تمس به اصالة الاطلاق حم به صحت نماز بدون استعاذه مشود.[5]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 179.
[2]. «(الثالث): ان الإطلاق و التقييد ف العبادات إنما يلاحظ بالإضافة إل المأمور به و متعلق الأمر، لا بالقياس إل المسم بما
ما هو أجنب مراده، و انه مطلق أو مقيد لا إل ون بالقياس إلكلام الشارع أو غيره إنما ي هو، ضرورة ان الإطلاق أو التقييد ف

عنه، و عل ذلك فلا فرق بين القولين، فما ان الصحيح لا يمنه التمسك بالإطلاق، فذلك الأعم...» محاضرات ف أصول
الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 180.



[3]. «(و قد يجاب) عن هذا الاشال ايضا بان تقييد المأمور به بالصحة عل الاعم ليس بدليل لفظ اول ارتازي بل هو من
ار فالشبهة المصداقية...» بدائع الاف محله انه يحوز التمسك بالعام ف ازي و قد قرر فغير الارت سنخ التخصيص اللب

الأصول، ص: 130.
[4]. «و أما ما قيل ف جوابه: من أنّ المخصص لُب غير ارتازي، و ف مثله يجوز التمسك بالعام ف الشبهة المصداقية، ففيه

منع؛ لعدم الفرق بين اللُّب الغير الارتازي و اللفظ المنفصل ف عدم جواز التمسك و سقوط أصالة الجدّ لدى العقلاء، و التحقيق
موكول إل محلّه.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 162.

[5]. «و أما الدعوى الثانية ففيها: أنّ الأوامر متعلّقة بنفس العناوين عل الأعم، و لا يناف تقيدها بقيود منفصلة، فإذا ورد مطلق
ف مقام البيان نأخذ بإطلاقه، ما لم يرد مقيِد، و نحم بصحة المأت به، و أما توهم تعلّقها بعنوان الصحيح أو ما يلازمه، فف غاية

السقوط.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 162.


