
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۵ اردیبهشت ۱۴۰۱

صحیح و اعم
جلسه 79 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

بیان اول برای اشال دوم بر ثمره اول اشال کبروی بود. اما بیان دوم از اشال دوم بر ثمره اول، اشال صغروی است؛ به
این بیان که مرحوم صاحب حدائق، مرحوم شیخ انصاری، مرحوم نائین (رحمة اله علیهم) مفرمایند: الفاظ وارد شده در قرآن

و سنت –خصوصاً در قرآن کریم‐ در باب عبادات در مقام بیان نبوده و تنها در مقام اصل تشریع هستند، لذا نه اعم و نه
صحیح نمتواند به اصالة الاطلاق آن تمس نماید. در مقابل مرحوم امام، مرحوم خوئ و افراد دیر (رحمةاله علیهم)

مفرمایند: اصالة الاطلاق الفاظ مذکور قابل تمس است.

بله الفاظ وارد شده در معاملات چون مخترعات شرع نبوده و مردم در زمان نزول از آنها فهم داشتند، لذا اعم متواند به
اصالة الاطلاق آنها تمس نماید.

اهمیت این بحث از ی جهت به حسب علم اصول و جهت دیر به حسب علم تفسیر است چرا که از لحاظ اصول باید
مشخص شود فقیه در مورد ش متواند به اصالة الاطلاق تمس نماید یا خیر؟! و آیا مفسر در تفسیر متواند به اطلاق آیات

مذکور تمس نماید یا خیر؟!

کلام مرحوم کاظم (ره) در مقدمه مسال الافهام

نظریه مذکور غیر از مرحوم شیخ (ره) و مرحوم نائین (ره) طرفداران دیری نیز دارد. به عنوان نمونه مرحوم کاظم(ره) در
مقدمه مسال الافهام[1] مفرماید: معان و مفاهیم قرآن بر چهار قسم است:

الف‐ الفاظ و معان وجود دارد که علم آن اختصاص به خداوند متعال دارد و لذا نمتوان در جهت فهم آن خود را به تلف
ا اهقْتوا لّيهلجي  ِبنْدَ را عهلْما عنَّما ا قُلاهسرانَ ميا ةاعالس نلُونَكَ عاسانداخته و مقصود از آنرا متوجه شد؛ مانند: «ي
هو.»[2] زمان قیامت را تنها خداوند مداند و کس حق ندارد خود را به تلف بیاندازد تا از قرآن و ادله زمان آنرا متوجه

شود.[3]

ب‐ هر کس که عرب باشد اگر با برخ از معان و آیات قرآن کریم مواجه شود متوجه مقصود آن مشود؛ مانند: «و تَقْتُلُوا
[4]«.قبِالْح ا هال مرح الَّت النَّفْس

ج‐ الفاظ که مجمل بوده و ظاهر آن مراد خدای تبارک و تعال را بیان نمکند؛ مانند: «واقيموا الصَةَ وآتُوا الزكاةَ»[5] و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


«وله علَ النَّاسِ حج الْبيتِ.»[6]

د‐ ما كان اللفظ مشتركا بين معنيين فما زاد عليهما.[7]

کلام مرحوم امام خمین(ره)

مرحوم امام (ره) دو اشال نسبت به کلام مرحوم نائین (ره) بیان نمودهاند:

اشال اول: اینکه عرف موجود در زمان نزول آیات و یا قبل از آن هیچ فهم از الفاظ نداشته باشند قابل پذیرش نیست؛ بله
آنها مقصود از الفاظ مذکور را متوجه مشدند، خصوصاً آیات که در ابتدای بعثت نازل شده بود.

به عنوان نمونه زمانکه خداوند متعال در قرآن کریم درباره حضرت عیس (عل نبینا و آله و علیه السلام) مفرماید:
«واوصان بِالصَة والزكاة ما دمت حيا»[8] مقصود از صلاة، زکاة، حج و صیام برای آنها واضح بودهاست؛ کما اینکه

خداوند متعال مفرماید: «كتب علَيم الصيام كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم‏»[9] یعن مدانستند صیام یعن کف النفس عن
الاکل و الشرب یا صلاة نوع عبادت مخصوص است یا حج در قبل از اسلام نیز وجود داشت.

در بحث ثمره حقیقت شرعیه نیز گفتیم، حقیقت شرعیه طبق این است که معان مذکور مستحدث باشد؛ در حالکه عرب در
زمان نزول، این معان را ولو با بعض خصوصیات مدانستند نه اینکه بوئیم الفاظ مذکور معنای کاملا مجمل نزد آنها داشته

و گویا این کلمه هیچ معنائ برای آنها نداشتهاست؛ مثلا مدانستند صلاة نوع عبادت مخصوص بودهاست اما در ادیان
گذشته خصوصیت داشته که در اسلام آن خصوصیات متفاوت است.

آنچه به عنوان تمیل به ذهن مرسد این است که اگر واقعاً «اقيموا الصَةَ» تنها در مقام تشریع باشد نیازی به ذکر تعبیر
«اقيموا» وجود ندارد. مراد از تعبیر مذکور این است که صلاة با تمام قیود، حدود و خصوصیات آورده شود؛ پس معلوم

مشود برخ خصوصیات آن نزد مخاطب وجود داشتهاست.

اشال دوم: سلمنا در صدر اسلام مفاهیم الفاظ مذکور روشن نبودهاست، اما نمتوان آنرا در زمانهای متأخر خصوصا در
حال حاضر پذیرفت چرا که در حال حاضر اگر تعبیر «اقيموا الصَةَ» به کار رود کس نمگوید معنای صلاة مشخص نبوده و

مجمل است.

همچنین ماهیت صوم که امساک از طلوع فجر تا ذهاب حمره مشرقیه باشد از ابتدا مشخص بودهاست. از طرف دیر در قرآن
کریم وارد شدهاست «كتب علَيم الصيام كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم‏.»[10] اما اگر ش شود مطلق کذب مبطل روزه است
یا خیر، اعم به اصالة الاطلاق تمس نموده و مگوید: کذب مبطل نیست. اما صحیح نمتواند به اطلاق تمس نماید چون

اگر کذب مبطل باشد به این عمل دیر صوم اطلاق نمشود.

ایشان در ادامه م فرماید: اگر کس قتل خطأی انجام داد و بر وی روزه دو ماه پشت سر هم واجب شد، اگر ش شود آیا غیر
[11]«نيتَتابِعم نيرشَه يامجِدْ فَصي لَم نتواند به اطلاق «فَمم ری واجب است یا خیر، اعماز صوم بر شخص مذکور چیز دی

فرماید: تمام علماء در گذشته و حال به اصالة الاطلاق مطلقات وارد شده در کتاب و سنت تمسنماید. سپس م تمس
نمودهاند و گویا ایشان کلمات اصحاب را در مورد این مسئله تتبع نمودهاست.



ایشان مثال ذکر نمودهاند که بر مبنای آن امام صادق (عليهالسلام) به آیه «و امسحوا بِروسم»[12] در مورد مسح به بعض سر
تمس نمودهاند که نشان مدهد آیه مذکور در مقام بیان بود و مطلق رأس را متوان از آن اراده نمود. اما امام (عليهالسلام) با

اشاره به «باء» مفهمانند که مقصود مسح به بعض سر است.

در ادامه مفرماید: با این فرض که ادلهای وجود ندارد و ما ش داشته باشیم که طواف بیت اله الحرام از سمت راست یا از
سمت چپ است، آیا نمتوان به آیه  «و لْيطَّوفُوا بِالْبيتِ الْعتيق»[13] تمس نمود؟! کما اینکه برخ فقهاء در مورد آیه مذکور

تان در صحت طواف شرط است یا خیر، به اطلاق موجود در آیه مذکور تمسداشته باشیم که آیا خ فرمایند: اگر شم
منمائیم.

همچنین در مورد آیه  «و له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطاعَ الَيه سبِيً»[14] مفرماید: اگر شخص مسم یا اولین مرتبه
استطاعت را دارا بود اما در عین حال ش داشت زائد بر آن قید دیری نیز معتبر است یا خیر، وی متواند به اطلاق این آیه

تمس نماید.[15]

ایشان سپس مفرماید: میان أقیموا الصلاة و أعتق رقبة چه تفاوت وجود دارد که در مورد جمله دوم اگر ش داشته باشیم که
آیا ایمان در رقبة معتبر است یا خیر به اطلاق تمس منمائیم، اما در جمله اول نمتوان به اطلاق تمس نمود؟![16]

مطالب که مرحوم امام (ره) در این مسئله ذکر نمودهاند نشان مدهد که مدعای ذکر شده توسط مرحوم شیخ(ره) و مرحوم
نائین (ره) نزد ایشان مطلب عجیب بودهاست. کما اینکه مرحوم خوئ (ره) نسبت به کلام مرحوم نائین(ره) مفرماید: مدعای

ایشان یعن اینکه الفاظ عبادات موجود در قرآن در مقام بیان نباشند، رجم بالغیب.

کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

وِزان کلمات مرحوم خوئ (ره) در این بحث تقریباً مانند بیان مرحوم امام (ره) است. ایشان مفرماید: همه مدانستند مقصود
از صیام در آیه «كتب علَيم الصيام كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم»[17] کف عن الاکل و الشرب است. خصوصاً که آیه «كلُوا

واشْربوا حتَّ يتَبين لَم الْخَيطُ ابيض من الْخَيط اسودِ من الْفَجرِ»[18] نیز در قرآن کریم ذکر شدهاست.

اما اگر به اعتبار چیزی غیر کف از اکل و شرب مانند کف از کذب در صیام ش شود، متوان به اصالةالاطلاق موجود در آیه
تمس نمود. بله صیام نسبت به برخ خصوصیات در شرائع گذشته با شرائع ما اختلاف دارد.

ایشان در انتهاء مثال از سنت بیان نموده و مفرماید: اینکه در مورد صلاة و در روایات بیانیه تعبیر «یتشهد» به کار رفتهاست
شامل شهادت اول و دوم مشود. اما اگر ش داشتیم که میان شهادت اول و دوم موالات شرط است یا خیر، متوان به اطلاق

آن تمس نمود.[19]

بررس بیان دوم از اشال دوم

مرحوم شیخ (ره) و مرحوم نائین (ره) فرمودند: الفاظ عبادات به کار رفته در قرآن کریم مجمل هستند و مخاطبین موجود در
زمان نزول هیچ فهم از آن نداشتند. در مقابل مرحوم امام (ره) و مرحوم خوئ (ره) مفرمایند: مردم از این الفاظ تا حدودی

فهم داشتهاند؛ مثلا مدانستند صلاة عبادت مخصوص، صوم کف از اکل و شرب، حج طواف به بیت و سع است اما
مگویند: بعداً جزئیات دیری در روایات برای آن بیان شد.



مرحوم شهید (ره) در ذکری نیز مفرماید: «أقیموا الصلاة» اطلاق دارد لذا اگر شخص نماز قضا داشته باشد، مشمول این آیه
مذکور مشود.[20]

از مجموع این بیانات به این نتیجه مرسیم که ف الجمله معان الفاظ مذکور روشن بوده و هر چند از حیث خصوصیات مانند
ذکر تعداد رکعات در مقام بیان نیست اما از جهات دیر مانند لزوم خواندن نماز قضا در مقام بیان است؛ حال آنکه مرحوم

شیخ و مرحوم نائین، مرحوم صاحب حدائق و مرحوم کاظم (رحمةاله علیهم) وجود اطلاق در این جهات را نیز منر هستند.

در مقابل مرحوم امام (ره) و مرحوم خوئ (ره) مفرمایند: همین مقدار یعن اینکه تنها در برخ جهات در مقام بیان باشد،
برای أخذ به اصالة الاطلاق کاف بوده و ثمره صحیح و اعم بر آن مترتب خواهد شد. بله اگر لفظ من جمیع الجهات مجمل باشد

توان به اطلاق آن تمسجهت در مقام بیان باشد م به اصالة الاطلاق در آن وجود ندارد. اما اگر تنها از ی قابلیت تمس
نمود.

در تأیید فرمایش این گروه متوان گفت اینکه بوئیم الفاظ عبادات مجمل است و ملفین باید صبر نمایند تا این الفاظ توسط
ر یعنبرای آنها توضیح داده و بیان شود، بسیار بعید بوده و قابل التزام نیست؛ چرا که این تف (هعليهوآلهالصل) پیامبر اکرم
توان تمسام نمگویند: به ظاهر آیات الاحام از ضربه اخباریها که مبه آیات الاح مجمل بودن و عدم قدرت بر تمس

نمود، بسیار بیشتر باشد.

به بیان دیر اخباریها مگویند: هر چند اگر ما از ظاهر الفاظ قرآن کریم مطلب را متوجه شویم اما قابل تمس نیست و باید
به سراغ روایات برویم. نتیجه کلام مرحوم شیخ (ره) نیز این است که الفاظ مذکور مجمل بوده و نمتوان به آنها تمس نمود.

(ره) است و در موارد متعدد فقهاء به اصالة الاطلاق موجود در آیات تمس به نظر ما حق با مرحوم امام (ره) و مرحوم خوئ
نمودهاند؛ مثلا اگر ش شود در عشر اول ذی الحجة قضای صوم جایز است یا خیر به «فَعدَّةٌ من ايام اخَر»[21] که شامل عشر

اول ذی الحجة نیز مشود تمس شدهاست.

مورد دیر آیات «فَلَم تَجِدُوا ماء فَتَيمموا صعيدًا طَيِبا»[22]، «اذَا قُمتُم الَ الصَة»[23]، «وآتُوهم ما انْفَقُوا»[24]، «وثيابكَ
فَطَهِر»[25] و... است.

یا اینکه مرحوم سید مرتض (ره) فرمودهاست: به استناد اطلاق آیه «وثيابكَ فَطَهِر» خبث مانند بول و خون را متوان با آب
مضاف تطهیر نمود.

نًا»[26] تمسانَ آمك خَلَهد نماران به دنبال وی رفتند، فقها به اطلاق آیه «وپناه به حرم و کعبه برد و طلب یا اگر مدیون
نمودهاند.

یا در مسئله تقلید ابتدائ برخ به آیه «فَلَو نَفَر من كل فرقَة منْهم طَائفَةٌ ليتَفَقَّهوا ف الدِّين»[27] تمس نموده و مگویند: اگر این
افراد بازگشتند قول ایشان حجت است چه بمانند و چه بمیرند. در مورد الفاظ غیر عبادات نیز تمس فراوان محقق شدهاست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. توصیه مکنم در مباحث تفسیری این کتاب را مورد مباحثه قرار بدهید.
[2]. اعراف، 187.

[3]. در برخ روایات زمان ظهور حضرت حجت (عجل اله تعال فرجه الشریف) به زمان قیامت تشبیه شدهاست لذا زمان
آنرا احدی غیر خداوند متعال حت خود حضرت نمداند. اما در حوزه ما متأسفانه مگویند: زمان ظهور نزدی است و

حرفهای از این قبیل که صحیح نیست. تعبیری شنیدهام که طلبهای گفتهاست ما پشت درب ظهور هستیم در حالکه این حرف
دلیل ندارد. بله از زمانکه وجود مبارک پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) مبعوث به رسالت شدهاند، آخر الزمان شروع شدهاست

اما اینکه بقیه آن چه مقدار است معلوم نیست. در حالکه برخ در رسانه چنین به مردم القاء مکنند که شرائط و مقدمات
ظهور به گونهای است که همین امروز و فردا قرار است ظهور محقق شود. از قول ی از مراجع که به رحمت خدا رفتهاست

نقل شده بود که سال قمری که به صورت دو عدد چهارده پشت سر هم بود سال ظهور است اما چندین سال از آن زمان گذشته
و ظهور محقق نشدهاست. فلسفه ظهور این است که زمان آن معلوم نباشد و بغتةً واقع شود. لذا هیچ کس حق ندارد برای آن

زمان را مشخص نموده و این مسائل باید برای مردم درست بیان شود.
[4]. اسراء، 33.
[5]. بقره، 43.

[6]. آل عمران، 97.
[7]. «و الّذي نقول: إنّ معان القرآن عل عل أربعة أقسام:أحدها: ما اختص اله بالعلم به فلا يجوز لأحد تلّف القول فيه و لا
تعاط معرفته و ذلك مثل قوله تعال «يسىلُونَكَ عن الساعة ايانَ مرساها قُل انَّما علْمها عنْدَ ربِ لا يجلّيها لوقْتها ا هو» و مثل

لون ظاهره مطابقا لمعناه فالعلم به خطاء.و ثانيها: ما ي معرفة ما اختص الآية فتعاط «ةاعالس لْمع نْدَهع هنَّ الا» قوله تعال
هال وه قُل» و مثل قوله تعال «قبِالْح ا هال مرح الَّت لا تَقْتُلُوا النَّفْس خوطب بها عرف معناها مثل قوله «و من عرف اللغة الّت
هل كاةَ»، و قوله وآتُوا الز لاةَ ووا الصيمقلا مثل قوله «اظاهره عن المراد به مفص دٌ» و غير ذلك.و ثالثها: ما هو مجمل لا ينبحا
علَ النّاسِ حج الْبيتِ من استَطاعَ الَيه سبِيً و قوله و آتُوا حقَّه يوم حصادِه و قوله و الَّذِين ف امۈالهِم حق معلُوم و ما أشبه ذلك

ن استخراجه إالزكاة لا يم و شروطه و مقادير النصاب ف فإنّ تفصيل أعداد الصلاة و عدد ركعاتها، و تفصيل مناسك الحج
ببيان النب صلّ اله عليه و آله و وح من جهة اله تعال فتلّف القول ف ذلك خطأ ممنوع منه يمن أن يون الأخبار متناولة

له.و رابعها: ما كان اللفظ مشتركا بين معنيين فما زاد عليهما...» مسالك الأفهام إل آيات الأحام، ج1، ص: 12 به بعد.
[8]. مریم، 31.
[9]. بقره، 183.

[10]. بقره، 183.
[11]. نساء، 92.
[12]. مائده، 6.
[13]. حج، 29.

[14]. آل عمران، 97.
[15]. در کتاب الحج و همین مقداری که ما از آن را پشت سر گذاشتهایم در موارد زیادی به اطلاق آیه مذکور تمس شده
است. مرحوم والد ما مفرمود: از آیه «واتموا الْحج والْعمرةَ له» در بیش از صد فرع استفاده شدهاست و طلاب با تشویق

مکردند که به تفسیر و آیات الاحام توجه داشته باشند.
[16]. «و فيه أو: أنّه لا نسلّم عدم معلومية هذه الماهيات لدى العرف، الذين كانوا مخاطبين بتلك الخطابات، بل كانت معلومة

ملقَب نم الَّذِين َلع بتما كك يامالص ملَيع بتك» :ما ذكرنا قوله تعال ؛ يرشدك إللديهم، خصوصاً الصلاة و الصوم و الحج
...». و «و اذِّنْ ف النَّاسِ بِالْحج ...». و «فَويل للْمصلّين». إل غير ذلك من الآيات، لاحظ الآيات النازلة ف أوائل البعثة، فإنّها

ة، و الظاهر أنّهم‐ كما أشرنا فأوقات خاص ون فانوا يحجلديهم، ف ات، خصوصاً الحجة هذه الماهيمعلومي أصدق شاهد عل
مبحث الحقيقة الشرعية‐ كانوا يعبرون عن ماهية الصلاة و الصوم و الحج و غيرها بهذه الألفاظ دون غيرها، فلاحظ. فما ذكره



قدس سره: من أنّه لم ين ف العرف منها عين و لا أثر، غير مستقيم؛ لما أشرنا إليه: من أنّ العرب ف ابتداء البعثة و نزول
المطلقات، كانوا يفهمون منها مقاصد الشارع الأقدس، و لم تن هذه الماهيات من مخترعات الشريعة، بل كانت معروفة معهودة
من زمن الجاهلية، نعم الشارع الأقدس زاد فيها و نقص. فعل هذا لا يتم ما ذكره: من أنّ المطلقات غير واردة ف مقام البيان فلا
يصح التمسك بها؛ بداهة أنّه إنّما يتم فيما إذا لم يفهم العرب‐ حال نزول الآيات‐ منها شيئاً أصً، و قد عرفت خلافه. و ثانياً: لو
سلّم عدم معلومية مفاهيم تلك الماهيات ف الصدر الأول، إ أنّه لا ينبغ الإشال ف معلوميتها ف الأزمنة المتأخّرة و خصوصاً
ف مثل زماننا، فبعد معلومية ماهية الصوم‐ مثً‐ و أنّه عبارة عن الإمساك عن عدّة امور‐ من طلوع الفجر إل ذهاب الحمرة
يامالص ملَيع بتك» :ك لنفيه بقوله تعالأن يتمس ن للأعمفيم ‐ًذب للصوم‐ مثة مطلق البطليم ة‐ إذا شكّ فالمشرقي
...» . و أما الصحيح فلا يمنه ذلك؛ لأنّ مرجع الشكّ ف المبطلية عنده إل الشكّ ف تحقّق المسم. و كذا إذا شكّ ف اعتبار

نيرشَه يامجِدْ فَصي لَم نفَم» :بإطلاق قوله تعال ك الأعمخطأ، فيتمس ًب قتمن ارت الصوم الذي يجب عل أمر زائد ف
متَتابِعين ...» دون الصحيح ... إل غير ذلك. فتحصل: أنّ المطلقات الواردة ف التاب و السنّة واردة ف مقام البيان، و لذا لم
يزل و لا يزال العلماء يتمسون بها لنف ما احتمل اعتباره أو رفع ما احتمل مانعيته. و يمن الاستدلال عل كونها واردة ف مقام

البيان، باستدلال الإمام الصادق عليه السلام عل كون المسح ببعض الرأس لا تمامه؛ لمان الباء ف قوله تعال: «و امسحوا
بِروسم ...». و هل لا يصح التمسك بإطلاق قوله تعال: «و لْيطَّوفُوا بِالْبيتِ الْعتيق» إذا شكّ ف كون الطواف‐ مثً‐ من يمين

العبة أو يسارها، و هل لا يتمسك بقوله تعال:  «و له علَ النَّاسِ حج الْبيتِ من استَطاعَ الَيه سبِيً» من تحقّق له أول مرتبة
الاستطاعة إذا شكّ ف اعتبار قيد آخر، و هذا غيرها من المطلقات الت يظفر بها المتتبع ف أبواب الفقه، و لا مفر له من التمسك

بها. وليت شعري، أي فرق بين مطلقات التاب و السنّة، و قول المول لعبده: «اعتق رقبة»‐ مثً‐ إذا شكّ ف اعتبار الإيمان
فيها مثً؟! مع أنّ قوله: «أعتق رقبة»، لم ين ف مقام بيان ماهية الرقبة و حقيقتها، بل ف مقام بيان معرضية الرقبة للحم و

وجوب العتق، فما يصح التمسك بإطلاق قوله: «أعتق رقبة» لنف اعتبار الإيمان، فلين ما نحن فيه أيضاً كذلك.» جواهر
الأصول، ج‏1، ص: 320 تا 322.

[17]. بقره، 183.

[18]. بقره، 187.
[19]. «الوجه الثان: انّه لا فرق بين القول بالاعم و القول بالصحيح ف عدم جواز الرجوع ال الاطلاقات، لانّ الاطلاقات الواردة

مقام بيان حقيقة العبادات و أجزائها و شرائطها ك مقام التشريع فقط، و ليست واردة ف تاب و السنّة كلّها واردة فال ف
يتمسك باطلاقها ف نف الجزئية أو الشرطية، فما لا يمن التمسك بها عل القول بالصحيح، كذا لا يمن التمسك بها عل القول

بالاعم، لعدم كونها واردة ف مقام البيان، فحينئذ كانت الثمرة بين القولين منتفية. و فيه مضافا ال أنّه يف ف الثمرة امان
وقوع نتيجة البحث ف طريق الاستنباط، و لا يلزم أن يون ذلك فعليا، انّه تخرص عل الغيب، و ليت شعري من أين علم أنّه لا

من الاطلاقات الواردة ف مقام البيان. و لعل كثرتها اطلاق وارد ف العبادات عل ريمة و الروايات الواردة فالآيات ال ون في
مقام البيان قوله تعال: «كتب علَيم الصيام كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم»، باعتبار أنّ المراد من الصيام هو معناه العرف، أي

ترك الاكل و الشرب، كما يظهر من قوله تعال:  «كلُوا و اشْربوا حتَّ يتَبين لَم الْخَيطُ ابيض من الْخَيط اسودِ»، و أما ترك
الارتماس و الق‏ء و الذب عل اله تعال و غيرها، فهو أمر قد اعتبره الشارع ف المأمور به، و لا يون داخلا ف المسم يقينا،

‐يامالص ملَيع بتك» :اطلاق قوله تعال الصوم و لم نجد دليلا عليه فلا مانع من الرجوع‏ ال ‏ء فاعتبار ش نا ففاذا ش
الآية»، و الحم بعدم اعتباره. و من جملة الاطلاقات الواردة ف مقام البيان قوله عليه السلام الوارد ف سجدت السهو: «يتشهد

فيهما»، فانّ معن التشهد هو التلّم بجملة: أشهد أن لا إله إ اله و أشهد أن محمدا رسول اله صلّ اله عليه و آله، فاذا شنا
ف اعتبار أمر زائد عليه نرجع ال اطلاق قوله عليه السلام: «يتشهد»، و يحم بعدم اعتباره. و بالجملة، الحم بأنّ جميع

الاطلاقات الواردة ف التاب و السنة لا يون واردا ف مقام البيان لأجل ما نرى ف مثل قوله تعال: «اقيموا الصلاةَ و آتُوا
الزكاةَ»، من أنّه ف مقام التشريع فقط، ليس ف محلّه، فلا بدّ من المراجعة الاكيدة و الفحص التام.» مصباح الأصول ( مباحث

الفاظ ‐ متبة الداوري )، ج‏1، ص: 158 و 159.
[20]. «و ثالثها: عموم آي الصلاة، مثل اقم الصٰةَ لدُلُوكِ الشَّمسِ ال غَسق اللَّيل «1» اقيموا الصٰةَ «2» فإنه يشمل من عليه

فائتة و غيره.» ذكرى الشيعة ف أحام الشريعة، ج2، ص: 417.



[21]. بقره، 184.
[22]. نساء، 43.
[23]. مائده، 6.

[24]. ممتحنه، 10.
[25]. مدثر، 4.

[26]. آل عمران، 97.
[27]. توبه، 122.


