
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده قرعه »

در تاریخ ۱۷ شهریور ۱۳۸۷

قواعد قرعه
جلسه 4 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

سؤال دوم در مورد آيهي سورهي صافّات و پاسخ آن

عرض شد که در آيهي شريفه سه اشال و دو سؤال مطرح است که اشالات را مطرح کرده و پاسخ داديم؛ در سؤال اول نيز اين
بحث مطرح شد که آيا در نظير اين آيهي شريفه متوان به قرعه عمل کرد؟ اگر دوران امر بين اين شد که ي نفر از بين برود و

ن کرد؟ عرض کرديم که از واضحات فقه است که بين حرمت قتل ينفر را معي توان با قرعه ياز بين بروند، م يا جمع
نفس محترمه با حرمت قتل جميع فرق نيست. برخ از آيات شريفه نيز شايد مؤيد اين مطلب باشد که مفرمايد: {من قَتَل نَفْسا

بِغَيرِ نَفْسٍ او فَسادٍ ف اْلارضِ فَانَّما قَتَل النّاس جميعا} حت بالاتر از اين، اگر امر دائر شود که ي مجتهدي از بين برود و يا
ي مجنون از بين برود، هيچ کس نمگويد که چون مجتهد مزايا و خصوصيات دارد، بايد مجنون از بين برود. نتيجه اين

مشود که بر اساس اين قرينهي خارجيهاي که داريم ـ ضرورت فقه ـ، در نظاير اين مورد نمتوان به آيه تمس کرد. و در اين
صورت، اين اشال پيش مآيد که همانطوري که قائلايم مورد مخصص نيست و نمتواند عموم را محدود کند، ـ اگر زراره
گفت در لباسم چنين خون را ديدم ـ بحث استصحاب و لا تنقض اليقين بالش ـ و امام(ع) نيز حم را فرمودند، اين حم در
همه موارد جاري است، ـ اخراج المورد نيز قبيح است؛ يعن اگر کلام به گونهاي معنا شود که يلزم خروج مورد اللام، اين

معنا قبيح خواهد بود.

جواب اين است که طبق اين بيان اخراج المورد لازم نمآيد. اخراج المورد در جاي لازم مآيد که گفته شود در مورد خود
همان قضيه حضرت يونس نبايد قرعهکش مشده است؛ و حال آن که در مورد خودش، قرعه انجام شده و شارع نيز آن را
امضا کرده است؛ و آن چه گفته مشود که نظاير اين مورد با قرينه خارجيه خارج مشود. کبرا که «فساهم» ـ يعن فقارع ـ

هست بر کليت خودش باق است، و در همان مورد آيه نيز بدان عمل شده است؛ و در موارد دير نيز که مسأله قتل مطرح
نيست، به آن عمل شده است. بنابراين، اخراج المورد لازم نمآيد. سؤال دوم که در اين آيه شريفه است، به اين بحث بر

ي دانيم که فلان مال، ملبه عنوان مثال، م ،باشد و ظاهر مجهول نواقع معي گردد که آيا قرعه در موردي است که يم
از اين افراد است، لين هر کدام جداگانه ادعا مکنند که مال هستند، در اين جا آيا متوان گفت براي اين که ظاهر نيز

مشخص شود، قرعه انداخته شود؟ و يا آن که ادلّه قرعه عموميت دارد و اعم است از موردي که واقع معين داشته باشد و يا
واقع معين نداشته باشد؟ در اين آيه شريفه که از آن مشروعيت قرعه را استفاده مکنيم، کدام ي از اين دو مورد استفاده

مشود؟

جواب اين سؤال با توجه به آن چهار احتمال که بر حسب روايات در مسأله قرعه بيان شد، فرق مکند؛ بر اساس دو احتمال
قول اول، و بر اساس دو احتمال دير، قول دوم تأييد مشود. بر اساس احتمال که گفته شد در کشت قرعه انداختند تا شخص

آبق معين بشود، قول اول تأييد مشود؛ چون به حسب الواقع مدانستند که ي نفر آبق است، اما به حسب ظاهر نمدانستند
که او چه کس است؟ همچنين نقل که از طبري بيان شد که با وزيدن باد شديد گفتند هذه بخطيئة أحد من أهل السفينة اين به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/51
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=32
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=32


خاطر خطاي است که ي از اهل کشت کرده است. در اينجا به حسب الواقع معلوم بوده که يونس خطا کار بوده است؛ اما
ر که عبارت باشد از: 1ـ اين که ماهران معلوم نبوده، و قرعه انداختند. و براساس دو احتمال ديبه حسب ظاهر براي دي

بزرگ جلوي کشت آمد و مانع حرکت آن شد؛ در اين جا به حسب واقع چيزي معلوم نبود، که به حسب ظاهر مجهول باشد. و
همچنين اين احتمال که کشت کوچ و مملو از جمعيت بوده و در شرف غرق شدن بود، گفتند که ي نفر را در دريا بيندازند تا

غرق نشود؛ طبق اين احتمال نيز واقع معين نداريم.

تأثير روايات در استدلال به آيهي شريفه

در اينجا بحث استدلال به آيهي شريفه سورهي صافّات تمام مشود. اما نتهي دير اين است که از برخ کلمات فقها استفاده
مشود که استدلال به آيه بر مشروعيت قرعه با کم روايات است. به اين بيان که سه روايت داريم که در آنها ائمه

معصومين(عليهم السلام) براي مشروعيت قرعه به اين آيهي شريفه استشهاد کردهاند؛ و ظاهر برخ از کلمات فقها اين است که
اگر احتجاج ائمه معصومين(عليهم السلام) به اين آيهي شريفه بر مشروعيت قرعه نبود، نمتوانستيم از ظاهر اين آيه مشروعيت

قرعه را استفاده کنيم. به نظر ما، بدون روايات متوان از آيهي شريفه مشروعيت قرعه را استفاده کرد، همانگونه که بيان کرديم
و نيازي به روايات نداريم. و اگر در روايات به اين آيهي شريفه احتجاج و استدلال شده است، به عنوان مؤيد است. و نتهي مهم

اين است که ائمه معصومين(عليهم السلام) گاه بعد از بيان حم، آيهاي را ذکر کردهاند؛ در اينجا گاه آيه ظهور اول در مراد
آنها دارد؛ يعن اگر ديران هم به آيه توجه کنند، همان مطلب را مفهمند.

اما گاه آيه ظهور اول ندارد و بطن آيه را مورد استشهاد قرار مدهند؛ که اين از دسترس عقل انسانها خارج است. اما سه
روايت که در آن ها به آيهي شريفه استشهاد شده است، ي روايت، روايت مرسلهاي است که مرحوم صدوق در من لا يحضره

الفقيه نقل کرده است. روايت اين است: «وقال الصادق(عليه السلام): ما تقارع قوم ففوضوا أمرهم إل اله تعال إلا خرج
نانَ مَف ميقول: {فَساه ه تعاله، أليس الال ض الأمر إلقضية أعدل من القرعة إذا فو سهم المحق؛ و قال(عليه السلام): أي
الْمدْحضين}»؛ امام صادق(عليهالسلام) مفرمايد: هيچ قوم قرعه نمزنند و امر خودشان را ايال به خداوند نمکنند، مر آن
که فرد محق خارج مشود؛ و امام فرموده است که کدام راه به عدالت نزديتر است نسبت به قرعه؟ در صورت که امر را به
خداوند تفويض کند. تعبير به «أليس اله تعال يقول»، دلالت به اين مکند که شما نيز اگر در آيهي شريفه دقّت مکرديد، از

همين آيه مشروعيت قرعه را استفاده مکرديد. روايت دوم، روايت مرسلهي ثعلبه است؛ «محمد بن يحي، عن أحمد بن محمد،
عن ابن فضال، والحجال، عن ثعلبة بن ميمون، عن بعض أصحابنا، عن أب عبد اله(عليه السلام) قال: سئل عن مولود ليس

بذكر ولا أنث ليس له إلا دبر كيف يورث؟ قال: يجلس الامام ويجلس عنده ناس من المسلمين فيدعو اله عز وجل وتجال السهام
عليه عل أي ميراث يورثه، أميراث الذكر أو ميراث الأنث، فأي ذلك خرج عليه ورثه، ثم قال: وأي قضية أعدل من قضية تجال

} قال: وما من أمر يختلف فيه اثنان إلا وله أصل ف كتاب اله ضيندْحالْم نانَ مَف مفَساه} :ه تعالعليها السهام يقول ال
ولن لا تبلغه عقول الرجال»؛ مولودي که نه مذکر است و نه مؤنّث چونه ارث مبرد؟ قرعه ماندازند که ميراث مذکر را ببرد

يا مؤنث را؛ سپس امام صادق(عليهالسلام) فرمود: کدام راه به عدالت نزديتر از قرعه است؟ و سپس آيهي شريفه را ذکر
کردند.

اما عمده اين ذيل روايت است که در مرسلهي فقيه نيست. حضرت مفرمايد: هيچ چيزي نيست که دو نفر در آن اختلاف کنند،
مر آن که ريشه و راهحلّ در کتاب خدا دارد؛ اما عقلهاي مردم به آن نمرسد. آيا عبارت «لن لا تبلغه عقول الرجال»

مخواهد بفرمايد کس نمتواند بفهمد ظاهر آيهي شريفه دلالت بر مشروعيت قرعه دارد؟ اگر ما بيان نمکرديم، عقل عادي
مردم آن را نمفهميد؟ اگر اين باشد، قضيه مرود در بطن آيه و دير خود آيه بما ه آية را نمتوان به عنوان دليل براي قرعه

استفاده کرد، مر به ضميمهي روايت. اما احتمال دارد منظور اين عبارت از «عقول الرجال» رجال معمول باشد، و گرنه
کسان که در قرآن تدبر و دقّت کنند، آنها متوانند بفهمند و به آيه استدلال کنند.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=34&a=141
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=34&a=141
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=34&a=141


و اما روايت سوم، موثقهي ابن مسان که شبيه روايت دوم است. با اين تفاوت که ذيل آن را ندارد. منتها نتهاي که هست اين
که در روايات، تنها آيهاي که به آن به عنوان قرعه استشهاد شده است، همين آيهي شريفه است. نتيجه اين شد که به نظر ما و با

قطع نظر از اين سه روايت، خود آيهي شريفه سورهي صافات براي مشروعيت قرعه قابل استناد است. استدلال به آيهي 44
سورهي آل عمران آيهي شريفه ديري که براي مشروعيت قرعه به آن استناد شده است، آيهي 44 سورهي مبارکه آل عمران

است. قضيه مربوط به جريان سرپرست دختر عمران، حضرت مريم است که بين آل عمران در مورد او نزاع شد. خداوند در
اين آيه مفرمايد: {ذلكَ من انْباء الْغَيبِ نُوحيه الَيكَ و ما كنْت لَدَيهِم اذْ يلْقُونَ اقْلامهم ايهم يفُل مريم و ما كنْت لَدَيهِم اذْ

يخْتَصمونَ}؛ (اي پيامبر!) اين، از خبرهاي غيب است که به تو وح م‌کنيم؛ و تو در آن هنام که قلمهاي خود را (براي
که (دانشمندان بن اممريم را عهده‌دار شود، و (نيز) به هن کفالت و سرپرست ندند تا کدامياف‌به آب م (قرعه‌کش

اسرائيل، براي کسب افتخار سرپرست او،) با هم کشمش داشتند، حضور نداشت؛ و همه اينها، از راه وح به تو گفته شد.) اما
نتهاي که خوب است به آن اشاره کنيم و آن را از والد مرحوم(رضوان اله تعال عليه) در ذهن دارم. و آن اين که خداوند در
دو آيهي قبل مفرمايد: {يا مريم انَّ اله اصطَفَاكِ وطَهركِ واصطَفَاكِ علَ نساء الْعالَمين}؛ يعن: اي مريم! خدا تو را برگزيده و
پاک ساخته؛ و بر تمام زنان جهان، برتري داده است. دو «اصطفاء» در اين آيهي شريفه آمده است؛ و بحث اين است که وقت

خداوند مريم را بر همهي زنهاي عالمين ترجيح و برتري مدهد، پس از حضرت فاطمه زهرا(عليها السلام) نيز بايد مقامش بالاتر
دة نساء اهل الجنّة» است و کسکه «سي (ه عليهاسلام ال)داريم بر ترجيح حضرت فاطمهي زهرا ن ادلّه بسيار روشنباشد؟! لي
که سيدهي زنان بهشت است، بايد سيدهي نساء العالمين هم باشد و گرنه نمشود که سيدهي نساء اهل الجنّة باشد. چونه اينها

قابل جواب است.

مشهور مگويند، «نساءالعالمين» در اين آيهي شريفه يعن عالمين در زمان خودش و قبل ازخودش، و دير شامل آينده
نمشود. اما اين بر خلاف ظاهر آيهي شريفه است. مرحوم والد نظر ديري داشتند. و آن اين که روايت در ذيل اين آيه شريفه

وارد شده است که: «أما الأول فاصطفاها أي اختارها، وأما الثانية فإنّها حملت من غير فحل فاصطفاها بذلك عل نساء
العالمين»؛ يعن اين که حضرت مريم بدون شوهر حامله شد، از امتيازات مختصهي اوست که حت حضرت زهرا نيز اين

امتياز را ندارد. و در مجمع البيان دارد که: «وقال أبو جعفر: معن الآية اصطفاك من ذرية الأنبياء، وطهرك من السفاح.
اصطفاك لولادة عيس(عليه السلام) من غير فحل. وخرج بهذا من أن يون تريراً، إذ يون الاصطفاء عل معنيين مختلفين»؛

مريم را اختيار کرد که انبيا در ذريهي او باشند؛ و او را از ناپاک تطهير کرد؛ و او را براي ولادت حضرت عيس بدون شوهر
اختيار کرد. اما استدلال به آيهي شريفه اين است که بعد از اختلاف آل عمران، گفتند که قلمها را در رود اردن بيندازند، هر کس

يا روي آب قرار گرفت؛ و اين حادثه نيز سه مرتبه ترار شد. که قلماش روي آب قرار گرفت، متفّل مريم شود. فقط قلم زکر
{يلْقُونَ اقْلامهم} شاهد بحث ماست؛ و اين به معناي قرعه انداختن است. تمام مطالب که در آيهي قبل بيان شد، عيناً در اينجا

نيز مآيد و دير نياز به ترار ندارد. به نظر ما، اين دو آيهي شريفه ـ هر چند که در روايات فقط به آيهي اول تمس شده است ـ
براي مشروعيت قرعه کفايت مکند. هذا تمام اللام ف الاستدلال بالآيات؛ و ان شاء اله فردا بحث روايات را شروع مکنيم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=44
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=44
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=44

