
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 76 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

سه قدر جامع طبق قول به اعم ذکر و اشالات آن بیان شد. قدر جامع سوم این بود که بوئیم وضع الفاظ عبادات مانند اعلام
شخص است. مرحوم آخوند (ره) فرمود: این قیاس، قیاس مع الفارق است که به نظر ما این اشال وارد بود. در ادامه کلام

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) را نیز ذکر نمودیم.

کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)

مرحوم اصفهان (ره) در مورد قدر جامع سوم به عنوان مقدمه و برخلاف اینکه مگویند انسان مرکب از بدن و روح یا نفس
است مفرماید: اعلام شخصیه مانند زید مرکب از نفس، بدن، اعضاء، لحوم و عضام هستند که واحد بالاجتماع را تشیل

مدهند که وجودات متعدده در آن جمع شدهاست.

هر چند متعارف این است که مراد از بدن همین اعضاء یا مراد از حیوان نفس مدانند اما ایشان در ادامه مفرماید: مراد از
بدن اعضا نیست بله مراد از بدن آن روح بخاری سبب ایجاد حیات در اعضاء و مادهی نفس است که صورت انسانیت پیدا

کردهاست و از آن تعبیر به حیوان مشود. اعضاء نیز ماده معدّه برای حدوث روح بخاری هستند.

ایشان در ادامه مفرماید: موضوعله علَم، نفس است نه بدن، اعضاء، جوارح و لحوم؛ کما اینکه تشخص در نباتات نیز به بقاء
قوهی نباتیه در نباتات است. خلاصه اینکه موضوعله در اعلام شخصیه نفس ناطقهای است که بدن تعلق به آن دارد.[1]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در بررس کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در اشال مفرماید: سلمنا کلام شما از لحاظ فلسف صحیح باشد اما چنین تفی میان
نفس و بدن حت قابل فهم برای خواص هم نیست چه رسد به عوام. در حالکه الفاظ مذکور الفاظ است که برای عوام وضع
شده و باید مورد درک و فهم آنها باشند؛ مثلا عوام در مورد طفل تازه متولد شده نمگویند او دارای نفس و بدن است و لفظ

زید برای نفس متعلقهی بالبدن وضع شدهاست.[2]

شبیه این قضیه معروف که هر چند واضح است جعل مّباشد اما مضمون خوب دارد. مگویند: زمانکه میرداماد از دنیا
رفت از او پرسیدند: «من رب»؟ گفت: «اسطقس فوق اسطقسات.» نیر و منر به هم ناه کردند که این چه مگوید؟ گفتند

ما نمیفهمیم چه مگوید و باید خدمت رب برویم و از خدای تبارک و تعال بپرسیم که چه مگوید؟ رفتند از خدای تبارک و
تعال پرسیدند که ما از او مپرسیم رب تو کیست؟ مگوید اسطقس فوق اسطقسات. خداوند متعال فرمود این را رها کنید در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دنیا هم هر چه حرف مزد من هم نمفهمیدم چه مگوید!

(تسامح عرف) طریقه چهارم

اعمها در مورد تصویر قدر جامع چهارم مگویند: هر چند الفاظ عبادات در ابتداء برای فرد صحیح تام الاجزاء و الشرایط
وضع شدهاست اما از آنجا که عادت عرف بر تسامح است، در این مورد نیز عرف مسامحه کرده و اگر برخ اجزاء مفقود بود

آنرا در حم تام الاجزاء و الشرائط مداند.

مثلا لفظ صلاة برای نماز ده جزئ وضع شدهاست. اما اگر ی، دو و یا سه جزء مفقصود شد، عرف نماز فاقد ی جزء را نازل
منزلهی تام الاجزاء قرار داده و مگوید: این نیز مانند تام الاجزاء است که این مسئله یا به سبب تنزیل که مبنای ساک است و

یا از راه وضع تعین مطرح مشود.

به بیان دیر عرف ی یا دو بار لفظ صلاة را در فاقد الاجزاء استعمال مکند اما به این جهت که فاقد و واجد مشابهت در
صورت یا اثر دارند وضع تعین تحقق پیدا مکند.

در کار است. کما اینکه در اسام فرماید: نیازی به کثرت استعمال نداریم چون وضع تعینمرحوم آخوند (ره) در این فرض م
معاجین چنین مسئلهای وجود دارد یعن از ابتدا لفظ در مورد معجون که واجد تمام اجزاء است استعمال مشود. اما در ادامه

اگر برخ اجزاء موجود نبود اما همچنان لفظ مذکور در مورد آن معجون به کار مرود.

تذکر این نته ضروری است که متوان کلام مرحوم شهید صدر (ره) که فرمود: وضع تعین یا به کثرت استعمال و یا به کیفیت
فرماید: «دفعة أو دفعات‏» بازگرداند چرا که این دو تعبیر بسیار به هم نزدیاستعمال است را به تعبیر مرحوم آخوند (ره) که م

هستند.

فرماید: قیاس مذکور مع الفارق است برای اینکه در الفاظ عبادات و برای صحیح آن مراتبال ممرحوم آخوند (ره) در اش
وجود دارد؛ مثلا نماز دو رکعت برای مسافر صحیح اما برای حاضر باطل است. یا نماز چهار رکعت برای حاضر صحیح و

برای مسافر باطل است. در حالکه نیاز به تصویر قدر جامع میان اینها داریم و با این بیان قدر جامع میان این افراد قابل
تصور نیست.[3] به نظر ما این اشال وارد است.

طریقه پنجم (اسام مقادیر و اوزان)

آخرین قدر جامع طبق قول به اعم این است که بوئیم الفاظ عبادات مانند اسام اوزان هستند؛ مثلا وزن چیزی را در ی حد
معین مگویند مثقال. اما اگر ذرهای بیشتر شد باز هم مثقال به آن اطلاق مشود پس اسام اوزان برای اعم از آن تام تام و

آنکه ی مقدار ناقص باشد وضع شدهاست. مرحوم آخوند (ره) همان اشال که در قدر جامع قبل بود را در این قدر جامع نیز
ذکر نموده که قیاس مع الفارق است.[4]

جمعبندی و نتیجهگیری

تا اینجا مشخص شد که نه طبق قول به صحیح و نه طبق قول به اعم قادر به تصویر قدر جامع نیستیم. بله اگر شخص از میان
طُرق که ذکر نمودیم ی راه را برای تصویر قدر جامع طبق قول به صحیح یا اعم پذیرفت ادامه بحث و اقامه دلیل برای او



ضرورت ندارد چرا که در ابتدای بحث گفتیم اگر ی از این دو گروه بتوانند طبق قول خود قدر جامع تصور نمایند همان قول
متعین مشود.

اما دو گروه باید بحث را ادامه بدهند: الف‐ افرادی که هم طبق قول به صحیح و هم طبق قول به عدم قادر به تصویر قدر جامع
هستند.

ب‐ افرادی که طبق هیچکدام از این دو قول قادر به تصویر قدر جامع نیستند کما هو المختار.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «قلت: ليس المراد من البدن‐ الملحوظ مع النفس‐ جسمه بما له من الأعضاء، بل الروح البخاري الذي هو مبدأ الحياة
السارية ف الأعضاء؛ فانه مادة النفس، و هو الجنس الطبيع المعبر عنه بالحيوان، و هو المتّحد مع النفس اتّحاد المادة مع

الصورة، كما أنّ هذا الروح البخاري متّحد مع الأعضاء، فإنّها مادة إعدادية لحدوث الروح البخاري. فظهر: أن الموضوع له هو
النفس المتعلّقة بالبدن، و تشخّص البدن و وحدته محفوظ بوحدة النفس و تشخّصها؛ إذ المعتبر مع النفس مطلق البدن. و كذا

الأمر ف النباتات‐ أيضا‐ فإنّ تشخّصها بتشخّص القوة النباتية، فالجسم، و ان لم يبق‐ بما هو جسم‐ لنه باق بما هو جسم نام
ببقاء القوة النباتية. فالتسمية مطابقة للواقع و نفس الأمر؛ حيث إن المادة‐ و ما يجري مجراها‐ معتبرة ف الش‏ء عل نحو

الإبهام؛ إذ شيئية الش‏ء بصورته لا بمادته.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 118.
[2]. «فهو لو تحقق ف محله و بلحاظ القواعد الفلسفية لا يمننا الالتزام به، لأن ذلك المعن مما لم تدركه افهام بعض الاعلام‐

كما يقول الأصفهان‐ فيف يلتفت إليه أقل العوام ذهنا، لأن وضع الاعلام يصدر من العوام و الجهلة. فلا بد ان يلتزم بون
الوضع فيها لمعن مبهم الا من جهة امتيازه عن سائر المعان، و ه التشخص الخاص، كما قرره المحقق الأصفهان ف الجامع

الصحيح.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 229.
[3]. «رابعها أن ما وضعت له الألفاظ ابتداء هو الصحيح التام الواجد لتمام الأجزاء و الشرائط إلا أن العرف يتسامحون كما هو
ف اكما ذهب إليه الس لمة علال ون مجازا فالفاقد للبعض تنزيلا له منزلة الواجد فلا ي ديدنهم و يطلقون تلك الألفاظ عل

الاستعارة بل يمن دعوى. صيرورته حقيقة فيه بعد الاستعمال فيه كذلك دفعة أو دفعات من دون حاجة إل الثرة و الشهرة
للأنس الحاصل من جهة المشابهة ف الصورة أو المشاركة ف التأثير كما ف أسام المعاجين الموضوعة ابتداء لخصوص

مركبات واجدة لأجزاء خاصة حيث يصح إطلاقها عل الفاقد لبعض الأجزاء المشابه له صورة و المشارك ف المهم أثرا تنزيلا أو
حقيقة. و فيه أنه إنما يتم ف مثل أسام المعاجين و سائر المركبات الخارجية مما يون الموضوع له فيها ابتداء مركبا خاصا و

لا ياد يتم ف مثل العبادات الت  عرفت أن الصحيح منها يختلف حسب اختلاف الحالات و كون الصحيح بحسب حالة فاسدا
بحسب حالة أخرى كما لا يخف فتأمل جيدا.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 26 و 27.

[4]. «خامسها أن يون حالها حال أسام المقادير و الأوزان مثل المثقال و الحقة و الوزنة إل غير ذلك مما لا شبهة ف كونها
حقيقة ف الزائد و الناقص ف الجملة فإن الواضع و إن لاحظ مقدارا خاصا إلا أنه لم يضع له بخصوصه بل للأعم منه و من

الزائد و الناقص أو أنه و إن خص به أولا إلا أنه بالاستعمال كثيرا فيهما بعناية أنهما منه قد صار حقيقة ف الأعم ثانيا. و فيه أن
الصحيح كما عرفت ف الوجه السابق يختلف زيادة و نقيصة فلا يون هناك ما يلاحظ الزائد و الناقص بالقياس عليه ك يوضع

اللفظ لما هو الأعم فتدبر جيدا.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 27.


