
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۷ اسفند ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 73 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته
در مورد قدر جامع طبق قول به اعم برخ گفتند ارکان متواند به عنوان قدر جامع قرار بیرد. نسبت به این قدر جامع مرحوم

آخوند (ره) و مرحوم نائین (ره) اشالات را بیان نمودند. مرحوم خوئ (ره) تمام اشالات ذکر شده را پاسخ داده و لذا نظریه
مذکور را پذیرفتهاند. هر چند در کلمات مرحوم خوئ (ره) اضطراب وجود داشت اما در عین حال ما کلام ایشان بررس و

اشالاتش را بیان نمودیم.

اشال سوم مرحوم محقق نائین (ره) به طریقه اول
گفتیم مرحوم خوئ (ره) با توجه به اعتماد به تقریرات خودشان کلمات مرحوم نائین (ره) را در محاضرات ذکر نمودهاند اما در

فوائد الاصول اشال بسیار مهم وجود دارد که ایشان آنرا ذکر ننموده و پاسخ ندادهاند.

مرحوم نائین (ره) مفرماید: اکتفاء شارع در صحت نماز به ارکان با اینکه ارکان موضوعله لفظ صلاة باشد ملازمه ندارد و
لذا به نظر ایشان میان مسم و موضوع له از ی طرف و میان چیزی که مقوم برای صحت صلاة است فرق وجود دارد.

به بیان دیر مرحوم نائین (ره) مفرماید: هر چند شارع در صحت نماز به ارکان اکتفا نمودهاست یعن اگر ملف ارکان را
اتیان نمود اما از روی نسیان سایر اجزاء را نیاورد ضرری به صحت نماز نمزد، اما میان این مطلب و اینکه ارکان موضوع له

لفظ صلاة باشد تفاوت وجود دارد و مرحوم خوئ (ره) این اشال را پاسخ ندادهاست.[1]

ادامه بررس کلام مرحوم محقق خوئ(ره)
اشال مرحوم نائین (ره) بنابر اینکه ارکان موضوعله قرار بیرند این بود که در صورت وجود سایر اجزاء باید بوئیم در

مسم دخیل هستند و در صورت عدم وجود باید بوئیم در مسم دخیل نیستند.

مرحوم خوئ (ره) در پاسخ فرمود: در این اشال اولا میان مرکب اعتباری و حقیق خلط شدهاست. ثانیاً در مرکب اعتباری
معتبِر متواند مقوم را امری عل سبیل البدلیة قرار بدهد.

به نظر ما هر چند قسمت اول کلام مرحوم خوئ (ره) یعن خلط میان مرکب اعتباری و حقیق صحیح است اما عل سبیل
البدلیه به این معنا است که معتبِر مگوید اگر جزء اول یا دوم یا سوم و... بود کاف است در حالکه ریشه و اصل اشال

مرحوم نائین (ره) این بود که طبق بیان مذکور ی جزء در هنام وجود مقوم شده و در هنام عدم وجود مقوم نشود.

به بیان دیر گاه اوقات در مانند کفارات مگویند: اتیان ی از این امور عل سبیل البدلیه لازم است که در این صورت هر
کدام متواند بدل از دیر واقع شود. اما لازمه و اشال مرحوم نائین (ره) این است که طبق بیان مذکور باید بوئیم اگر قید

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وجود داشت مقوم است و اگر وجود نداشت ضرری وارد نمکند نه اینکه جزء دیر به جای جزء دیر بنشیند.

ضمن اینکه هر چند اعتبار خفیف المؤونه است اما آنچه اعتبار مشود باید معین باشد. در مانحن فیه باید معلوم باشد معتبر
وجود یا عدم وجود اجزاء را شرط نمودهاست یا خیر پس نمتوان گفت هم وجود و هم عدم آن اعتبار شدهاست چرا که منجر به

ارتفاع نقیضین خواهد شد. لذا مطرح کردن اعتبار نمتواند به عنوان جواب در مقابل اشال مرحوم نائین(ره) قرار بیرد.

بله هر چند در بدلیت مگوئیم اگر فلان جزء موجود نبود جزء دیر جای آن منشیند و اعتبار کننده نیز متواند چنین چیزی را
اعتبار نماید، اما بدلیت با این مطلب که فرض مرحوم نائین(ره) است و مفرماید: اعتبار کننده مگوید اگر چیزی باشد مقوم

است و اگر نباشد مقوم نیست تفاوت دارد؛ چرا که بدلیت مانند این است که این جزء همواره موجود باشد و عدم آن هیچگاه
فرض نمشود چون همواره جای این جزء، جزء دیری جایزین مشود.

مثلا اگر اعتبار کنیم عدالت با ترک محرم یا فعل واجب محقق مشود دیر نمتوان گفت در تحقق عدالت تفاوت ندارد که فعل
واجب را انجام بدهد یا انجام ندهد. بله اگر بوئیم به جای فعل واجب مثلا حسن خلق منشیند مانند این است که قید مذکور و

معتبر موجود است در حالکه این مطلب با فرض مرحوم نائین(ره) سازگاری ندارد.

البته ریشه اشال ما در کلمات مرحوم نائین(ره) در اجود التقریرات موجود بوده و ظاهراً ایشان به مسئله لابشرط بودن اجزاء
توجه داشتهاند. ایشان مفرماید: «ربما يقال من أخذ الأركان لا بشرط فلام لا معن له فان اللابشرطية توجب عدم إضرار بقية

الاجزاء بالصدق لا انها توجب دخولها ف الماهية.»[2]

اینکه لابشرط بودن معنا ندارد به این جهت است که لابشرط بودن یعن هر چند ارکان باید موجود باشند اما وجود یا عدم وجود
سایر اجزاء مهم نیست و بقیه اجزاء ضرری به صدق یا عدم صدق نمزند. در حالکه مرحوم خوئ(ره) در تبیین معنای

لابشرطیت م‌فرماید: اگر اجزاء موجود بود مقوم ماهیت هستند و اگر موجود نبودند مقوم ماهیت نیستند.

پس اولا کلام مرحوم خوئ (ره) تناسب با معنای لابشرطیت ندارد و ثانیاً این مطلب ف نفسه و حت در اموری اعتباری نیز
امری معقول نیست چرا که در امور اعتباری هم باید معتبر نزد معتبِر مشخص و معین باشد. ثالثاً سلمنا بپذیریم از لحاظ ثبوت

این امان وجود دارد که شرط در هنام وجود دخیل در ماهیت باشد و در هنام عدم وجود دخیل در ماهیت نباشد اما با
مراجعه به عقلاء و در مقام اثبات ملاحظه مکنیم که عقلاء چنین اعبتاری ندارد حال آنکه مرحوم خوئ اصرار دارند این مسئله

نزد عقلاء امری ارتازی است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و اما ثالثا: فلأنّ الأجزاء الأخر غير الأركان، اما ان يقال: بخروجها عن المسم عند وجودها، و اما ان يقال: بدخولها، فان
قيل بخروجها يلزم ان يون إطلاق الصلاة عل التّامة الأجزاء مجازا من باب إطلاق اللّفظ الموضوع للجزء عل الل، و هو كما

ترى. و ان قيل بالثّان يلزم ان تون الأجزاء عند وجودها داخلة ف المسم عند عدمها خارجة عن المسم فيعود المحذور و
الأشال، إذ مبن الأشال، هو انّه كيف يعقل ان يون الشّ‏ء الواحد داخلا و خارجا ف الماهية؟ مع امتناع اختلاف معن واحد

بالزيادة و النّقصان.» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 75.
[2]. أجود التقريرات، ج‏1، ص: 42.


