
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۵ اسفند ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 71 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

بحث در طُرق تصویر قدر جامع طبق قول اعمها بود. اولین طریق را مرحوم میرزای قم بیان نمودند که بیان مذکور را در دو
مطلب متوان خلاصه کرد: الف‐ موضوعله لفظ صلاة ارکان است. ب‐ هر چند سایر اجزاء و شرائط خارج از موضوعله و

مسم هستند اما در مأموربه دخیل مباشند.

طریقه اول توسط مرحوم محقق خوئ در بررس تقریب بیان مرحوم محقق نائین

مرحوم نائین در فوائدالاصول سه اشال بر کلام مرحوم میرزا ذکر نمودهاست. اما مرحوم خوئ طبق آنچه در محاضرات از
ایشان نقل شدهاست دو ایراد را به نقل از مرحوم نائین و ایراد سوم را به نقل از مرحوم آخوند ذکر نمودهاست. لذا میان نقل
مرحوم خوئ و آنچه در کتاب «فوائد الاصول» ذکر شدهاست اختلاف وجود دارد که در ادامه به آن اشاره خواهیم کرد. در

ادامه مرحوم خوئ اشالات ذکر شده را مورد مناقشه قرار داده و در نهایت کلام مرحوم میرزا را مپذیرد.

اشال اول مرحوم محقق نائین بر طریقه اول

مرحوم خوئ از قول مرحوم نائین نسبت به این مطلب مرحوم میرزا که فرمود اجزاء و شرایط خارج از مسم است مفرماید:
لازمهی کلام مذکور این است که ی جزء هم داخل در ماهیت و هم خارج از ماهیت باشد.

به بیان دیر مقصود شما از خارج بودن اجزاء و شرائط از مسم ی از این دو مطلب است: الف‐ اجزاء و شرایط مطلقا
خارج از مسم است یعن حت عند الوجود هم ارتباط به مسم ندارد: طبق این فرض باید بوئیم لفظ که برای جزء وضع

شده در کل استعمال مشود و در نتیجه استعمال مجازی است؛ در حالکه طبق قول اعمها استعمال نماز واجد ارکان و تمام
شرایط در صلاة، استعمال مجازی نیست.

ب‐ اجزاء و شرایط عند الوجود دخیل در مسم و عند العدم خارج از مسم هستند: این فرض معقول نیست چرا که اگر چیزی
داخل در ی ماهیت و مقوم آن بود صحیح نیست بوئیم در ی فرض مقوم است و در فرض دیر مقوم نیست.

مثلا اگر ماهیت انسان مرکب از جنس و فصل باشد، لازم است جنس و فصل همواره همراه با انسان باشند پس نمتوانیم
بوئیم این جنس و فصل در ی فرض داخل در حقیقت انسان و در فرض دیر خارج از حقیقت انسان هستند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مرحوم نائین در ادامه اشاره به وجود اشال نسبت به کلام خود نموده و مفرماید: شاید کس بوید تشی در وجود یا
تشی در بعض از مراتب و مصادیق برخ ماهیات نزد شما چونه قابل تصور است؟! مثلا در ماهیات مانند سواد و بیاض
مگویند: اگر سواد شدید باشد داخل در حقیقت سواد است اما اگر ضعیف باشد ضرری به حقیقت آن نمزند پس اگر جزء

موجود باشد داخل در حقیقت وجود است اما اگر موجود نباشد مضر به حقیقت وجود نیست.

مرحوم نائین در پاسخ مفرماید: به نظر ما هر چند تشی در وجود یا تشی در بعض از ماهیات مانند سواد و بیاض
صحیح است اما در ماهیات مرکبه مانند صلاة یا انسان از آنجا که این قبیل ماهیات از مقولات متباین و مختلف تشیل
شدهاند، تشی قابل قبول نبوده و نمتوان گفت اگر این جزء موجود باشد داخل در حقیقت است اما اگر موجود نباشد

ضرری به حقیقت نمزند.[1]

تفاوت اول بیان ذکر شده در فوائدالاصول و محاضرات

تفاوت که میان نقل موجود در فوائدالاصول و نقل موجود در محاضرات وجود دارد این است که مرحوم نائین در فوائد الاصول
ـ دوره اول اصولشان ـ به صراحت مفرماید: از آنجا که تشی در وجود توسط اهل تحقیق پذیرفته شدهاست ما نیز آنرا

مپذیریم.[2]

اما در محاضرات به نقل از ایشان ذکر شدهاست که درک تشی در وجود به هیچ وجه قابل فهم برای بشر نیست و تنها راه
رسیدن به آن ماشفهای و ریاضت است.[3] لذا مرحوم خوئ در اشال مفرماید: فوق ادراک بشری بودن، مسئلهای غیر قابل

قبول است.[4]

اشال دوم مرحوم محقق نائین بر طریقه اول

در اشال دوم مرحوم نائین ابتدا مفرماید: ارکان به حسب حالات ملف مانند سالم بودن، اختیار داشتن، حاضر بودن و...
ی متفاوت است؛ لذا ارکان نماز شخص سالم، مختار، حاضر و... با ارکان نماز شخص عاجز و مریض تفاوت دارد؛ مثلا

مصداق رکوع «الانحناء إل ان يبلغ كفاه ركبتيه» است. در مرحله بعد اگر شخص عاجز شد به هر مقدار که متواند باید انحناء
پیدا کند و لزوم ندارد دستش به رکبتیه برسد. در مرحله بعد اگر از این هم عاجز بود رکوع را متواند با اشاره انجام دهد.

در ادامه مفرماید: موضوعله بودن ارکان دو فرض دارد: الف‐ مراد ارکان تام و در حالت اختیار است: در این فرض صدق
صلاة تنها در صورت صحیح است که انسان سالم و مختار نماز مخواند. اما صدق صلاة در مورد کس که مریض بوده و

فاقد بعض از ارکان است باید مجازی باشد.

ب‐ مراد از ارکان تمام مراتب مذکور یعن سالم، مختار، عاجز و... است: طبق این فرض اشال و محذور که همان تصور
قدر جامع است، مجدد باز مگردد لذا بیان شما مشل را حل نمکند.[5]

کلام مرحوم محقق نائین در بررس کلام مرحوم محقق خوئ

مرحوم خوئ در پاسخ به اشالات مرحوم نائین مفرماید: اشال اول ایشان هر چند در مرکبات حقیقه جریان دارد اما در
مرکبات اعتباری چنین نیست و این دو با یدیر تفاوت دارند.



توضیح مطلب اینکه در مرکبات حقیقیه نمتوان گفت چیزی که در خارج مرکب از سرکه و انبین است مثلا اگر انبین
موجود باشد دخیل در آن است و اگر موجود نباشد دخیل نیست؛ چرا که اگر معجون در عالم خارج مرکب از اجزاء بود باید

تمام اجزاء موجود باشند. یا مثلا اگر انسان مرکب حقیق از جنس و فصل شد، این جنس و فصل حتماً باید در خارج موجود
باشند.

به عبارت دیر خصوصیت مرکبات حقیقیه و خارجیه این است که اجزاء متقوم، مرتبط و مفتقر به یدیر هستند؛ یعن جنس
محتاج به فصل و فصل محتاج به جنس است و تا فصل موجود نشود جنس تعین پیدا نمکند.

اما در مرکبات اعتباریه چنین ارتباط و افتقاری میان اجزاء وجود ندارد؛ یعن رکوع مقوم سجده یا سجده مقوم رکوع نیست.
این اجزاء متباین بوده و هر کدام از ی مقوله خاص هستند که معتبِر وحدت را میان اینها اعتبار کردهاست.

زمانکه مسئله اعتبار مطرح شد، اشال ندارد که واضع مثلا بوید من صلاة را تنها برای ارکان وضع نمودهام اما در مورد
باق اجزاء اعتبار مکنم که اگر موجود بودند دخیل در مسم باشند و اگر موجود نبودند دخیل در مسم نیستند؛ چرا که در

مرکبات اعتباری امر به دست معتبِر است.

اگر از عدد «پنج» ی مرکبات اعتباری از جانب قلت و کثرت محدود هستند؛ مثلا فرماید: بله برخال ممیل اشایشان در ت
کم یا زیاد شود دیر عدد «پنج» نیست. اما برخ مرکبات اعتباری مانند نماز تنها از جانب قلت محدود مّباشند؛ مثلا اگر

ارکان موجود نباشند نماز نیست. اما نسبت به زائد بر ارکان لا به شرط است یعن مخواهد باشد یا نباشد. پس معتبِر مگوید:
اگر موجود بود آنرا دخیل در مسم مدانم و اگر موجود نبود آنرا دخیل در مسم نمدانم.

به بیان دیر اشال مهم مرحوم خوئ بر استادشان مرحوم نائین این است که شما میان مرکبات حقیقیهی خارج و مرکبات
اعتباری خلط نمودهاید در حالکه میان اینها تفاوت وجود دارد.

شاید کس بوید به چه دلیل در باب صلاة اعتبار شارع را متوجه مشوید؟! مرحوم خوئ در پاسخ مفرماید: روایات در باب
بیر، رکوع، سجده و طهارت از حدث است. روایات مذکور ما را راهنمایارکان وارد شدهاست که طبق آنها ارکان نماز ت

مکند که شارع مفرماید: وجود این ارکان برای تحقق نماز لازم است. اما تفاوت ندارد که چیزی زائد بر اینها باشد یا نباشد
پس در جانب کثرت اینها عنوان لا به شرط دارد.[6]

تفاوت دوم بیان ذکر شده در فوائدالاصول و محاضرات

تفاوت دیری که میان نقل موجود در فوائدالاصول و نقل موجود در محاضرات وجود دارد این است که مرحوم نائین در فوائد
الاصول مفرماید: بین دخالت ارکان در صحت نماز و بین اینکه اینها موضوعله برای نماز باشد ملازمهای وجود ندارد.[7]

ظاهراً مرحوم خوئ با اعتماد به اجود التقریرات مطالب را در محاضرات ذکر نمودهاند و این اشال در کلام ایشان وجود
ندارد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «وقد أورد شيخنا الاستاذ (قدس سره) عل كل واحد من الأمرين إيراداً. أما الأول: فقد أورد عليه بأ نّه إن أراد بعدم دخول



الوضع للأعم، فان لازمه عدم صدق لفظ الصلاة عل ه: أ نّه ينافعدم دخولها فيه دائماً، فيرد ،المسم بقية الأجزاء والشرائط ف
الفرد الصحيح إبنحو من العناية والمجاز، ومن باب إطلاق اللفظ الموضوع للجزء عل الل. وإن أراد به دخولها فيه عند

وجودها، وخروجها عنه عند عدمها فهو غير معقول، ضرورة أنّ دخول ش‏ء واحد ف ماهية عند وجوده، وخروجه عنها عند عدمه
أمر مستحيل، لاستحالة كون ش‏ء جزءاً لماهية مرة، وخارجاً عنها مرة اخرى، فان كل ماهية متقومة بجنس وفصل أو ما يشبههما،
المسم ون البقية داخلة فون كذلك عند عدمه. فإذن لا يعقل أن تماً لماهية عند وجوده، ولا ي‏ء واحد مقوون شفلا يعقل أن ي

عند تحققها وخارجة عنه عند عدمها، فأمرها لا محالة يدور بين الخروج مطلقاً أو الدخول كذلك، وكلا الأمرين يناف الوضع
للأعم...» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 179 به بعد.

«و فيه ما لا يخف اما أولا: فلوضوح انّ التسمية لا تدور مدار الأركان، إذ يصح السلب عن الفاقد لما عدا الأركان، كما لا يصح
السلب عن الواجد لما عدا بعض الأركان. و كان منشأ توهم كون المسم هو الأركان، هو ما يستفاد من صحيحة «1» لا تعاد،

من صحة الصلاة الفاقدة لما عد الأركان إذا كان ذلك عن نسيان هذا. و لن لا يخف ما فيه، فانّه مضافا إل انّ ذلك مقصور
بصورة النّسيان، دون سائر الأعذار، لوضوح انّ العاجز عن الأركان تصح منه الصلاة الفاقدة للأركان، انّ اجتزاء الشّارع

بخصوص الأركان ف صورة النّسيان لا يدل عل انّ المسم هو خصوص الأركان.» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 74 و 75.
[2]. «و توهم انّه يمن ان تون الصلاة من الماهيات القابلة للتّشيك بناء عل إمان التّشيك ف الذاتيات فتون الصلاة حينئذ

من الماهيات القابلة للشدة و الضعف، بزيادة بعض الأجزاء و نقصانها مع انحفاظ الماهية ف جميع المراتب، و ليس ش‏ء من
تلك المراتب خارجا عن الهوية و الذات، كالسواد الضعيف و الشديد، حيث يون كل من الشدة و الضعف من مراتب نفس

السواد و ليسا خارجين عن حقيقته، و يون ما به الامتياز عن ما به الاشتراك. ففساده غن عن البيان، بداهة انّ التشيك انّما
يمن ف البسيط المتّحد الحقيقة كالسواد، لا ف مختلف الحقيقة كالصلاة الّت تون مركبة من عدّة اجزاء مختلفة ف المقولة،
حيث انّ بعضها من مقولة الفعل، و بعضها من مقولة الوضع. و الحاصل: انّ التّشيك انّما يون ف مثل الوجود، و المقولات

«.ون اجزائها مختلفة بالحقيقة كما هو أوضح من ان يخفت المركبات الّت يك فواد و البياض، و لا يعقل التّشة: من السيفيال
فوائد الاصول، ج‏1، ص: 75 و 76.

[3]. «ثم أورد (قدس سره) عل نفسه بأنّ الالتزام بالتشيك ف الوجود، وف بعض الماهيات كالسواد والبياض ونحوهما يلزمه
الالتزام بدخول ش‏ء ف الوجود أو الماهية عند وجوده، وبعدم دخوله فيه عند عدمه، فانّ المعن الواحد عل القول بالتشيك
يصدق عل الواجد والفاقد والناقص والتام، فالوجود يصدق عل وجود الواجب ووجود الممن عل عرضه العريض، وكذا

السواد يصدق‏ عل الضعيف والشديد، فلين الصلاة أيضاً صادقة عل التام والناقص والواجد والفاقد عل نحو التشيك.
وأجاب عنه بأنّ التشيك ف حقيقة الوجود لا ندرك حقيقته، بل هو أمر فوق إدراك البشر ولا يعلم إبالشف والمجاهدة كما صرح

كل ماهية، بل يختص بالماهيات البسيطة الت أ نّه لا يجري فإ الماهيات فهو وإن كان أمراً معقو يك فا التشبه أهله، وأم
يون ما به الاشتراك فيها عين ما به الامتياز كالسواد والبياض ونحوهما، وأما الماهيات الت تون مركبة من جنس وفصل ومادة

وصورة كالانسان ونحوه، فلا يعقل فيها التشيك، وعليه فلا يعقل التشيك ف حقيقة الصلاة لأنّها عل الفرض مركبة من أركان
ومقولات عديدة، فلا يعقل أن تون بقية الأجزاء والشرائط داخلة فيها مرة وخارجة عنها مرة اخرى، لتصدق الصلاة عل الزائد

والناقص.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 179 و 180.
[4]. «وأما ما أفاده (قدس سره) من أنّ إدراك التشيك ف الوجود أمر فوق إدراك البشر فلا يعلم إبالشف والمجاهدة، ففساده
غن عن البيان، كما لا يخف عل أهله.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 185.

[5]. «وأما الثان: فأورد عليه بأنّ الأركان أيضاً تختلف باختلاف الأشخاص من القادر والعاجز والغريق ونحو ذلك، فلا بدّ حينئذ
من تصوير جامع بين مراتب الأركان فيعود الاشال، وبيان ذلك: هو أنّ الشارع جعل الركوع والسجود بعرضهما العريض ركناً

فهما يختلفان باختلاف الحالات من الاختيار والاضطرار، وأدن مراتبهما الاشارة والإيماء، فحينئذ لا بدّ من تصوير جامع بين تلك
المراتب ليوضع اللفظ بازاء ذلك الجامع، فإذن يعود الإشال. ومن جميع ما ذكرناه يستبين أنّ ما ذكره (قدس سره) لا يرجع عند

التأمل إل معن محصل، هذا.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 180.



«و اما ثانيا: فلأنّ نفس الأركان تختلف بحسب اختلاف حال الملّف، بداهة انّ الواجب ف الركوع أولا هو الانحناء إل ان يبلغ
كفاه ركبتيه، فان عجز عن ذلك يجب عليه الانحناء بمقدار ما تمن إل ان يبلغ الإيماء، و كذا الحال ف سائر الأركان، فالقول بأنّ
المسم هو خصوص الأركان، اما ان يراد به خصوص الأركان التّامة ف حال الاختيار، و اما ان يراد به الأركان بجميع مراتبها،

فان كان المراد هو الأول يلزمه عدم صدق الصلاة عل من لم يتمن من الأركان التّامة، و الالتزام بذلك كما ترى. و ان كان المراد
ذلك الجامع و انّه ما هو؟ فيعود المحذور، كما لا يخف لام فيلزمه القول بالوضع للجامع بين مراتب الأركان، فيقع ال هو الثّان

ذلك عل المتأمل.» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 75.
[6]. أما الايراد الأول: فلأنّ فيه خلطاً بين المركبات الحقيقية والمركبات الاعتبارية، فانّ المركبات الحقيقية الت تتركب من
جنس وفصل ومادة وصورة، ولل واحد من الجزأين جهة افتقار بالاضافة إل الآخر، لا يعقل فيها تبديل الأجزاء بغيرها، ولا

الاختلاف فيها كماً وكيفاً، فإذا كان ش‏ء واحد جنساً أو فصً لماهية، فلا يعقل أن يون جنساً أو فصً لها مرة، ولا يون كذلك
مرة اخرى، ضرورة أنّ بانتفائه تنعدم تلك الماهية لا محالة، مثً الحيوان جنس للانسان فلا يعقل أن يون جنساً له ف حال أو
زمان، ولا يون جنساً له ف حال أو زمان آخر وهذا، فما ذكره (قدس سره) تام ف المركبات الحقيقية ولا مناص عنه، وأما

المركبات الاعتبارية الت تتركب من أمرين مختلفين أو أزيد وليس بين الجزأين جهة اتحاد حقيقة، ولا افتقار ولا ارتباط، بل إنّ كل
واحد منهما موجود مستقل عل حياله، ومباين للآخر ف التحصل والفعلية، والوحدة العارضة عليهما اعتبارية، لاستحالة التركب

الحقيق بين أمرين أو امور متحصلة بالفعل، فلا يتم فيها ما أفاده (قدس سره) ولا مانع من كون ش‏ء واحد داخً فيها عند
وجوده، وخارجاً عنها عند عدمه....» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 181 به

بعد.
[7]. «و اما ثالثا: فلأنّ الأجزاء الأخر غير الأركان، اما ان يقال: بخروجها عن المسم عند وجودها، و اما ان يقال: بدخولها، فان
قيل بخروجها يلزم ان يون إطلاق الصلاة عل التّامة الأجزاء مجازا من باب إطلاق اللّفظ الموضوع للجزء عل الل، و هو كما

ترى. و ان قيل بالثّان يلزم ان تون الأجزاء عند وجودها داخلة ف المسم عند عدمها خارجة عن المسم فيعود المحذور و
الأشال، إذ مبن الأشال، هو انّه كيف يعقل ان يون الشّ‏ء الواحد داخلا و خارجا ف الماهية؟ مع امتناع اختلاف معن واحد

بالزيادة و النّقصان.» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 75.


