
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۴ اسفند ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 70 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

اهمیت و لزوم پرداختن به بحث مقاصد الشریعة

بحث در تصویر قدر جامع طبق قول صحیحها بود که به مناسبت ذکر کلام مرحوم نائین، بحث بسیار مهم مقاصد الشریعة را
بیان نمودیم.

هر چند مباحث ذکر شده ناقص هستند و باید به صورت مفصل و در محل خود به آنها پرداخته شود اما برنامهای در مرکز
داریم که انشاءاله از طریق آن باید کتب و نظرات این متب مورد بررس قرار گرفته و نقد شود. فقدان این بحث در حوزههای
شیعه اشال بسیار بزرگ است که با وجود صدها جلد کتاب در مقاصد الشریعه در دو یا سه دههی اخیر، ی ردیهی علم و

محم از حوزههای شیعه بر اینها نوشته نشده و کتابهای اینها بررس نشدهاست.

در سفری که اخیراً به عتبات مشرف بودم خدمت حضرت آیت اله سیستان (دام ظله العال) عرض کردم این ی مسئلهی
بسیار مهم است و حوزهها باید به آن توجه داشته باشند. همچنین عرض کردم همین فقه نیمبندی که اینها داشتند و در آن

مقداری به قرآن و سنت تمس مکردند، به سبب مقاصد الشریعه بر باد رفته و مرود.

ی از مواردی که ارزش فقه اهلبیت(عليهمالسلام) کاملا مشهود مشود در مقایسه با فقه مقاصدیها است. ما باید محم فقه
اهلبیت (عليهمالسلام) را حفظ نموده و مبان آنرا محم بیان نمائیم.

خلاصه مباحث گذشته

در مورد تصویر قدر جامع در بحث صحیح و اعم گفتیم صحیحها طبق این مبنا که وضع الفاظ مذکور عام و موضوعله آنها
عام است، باید برای اثبات نظریه خود قدر جامع را میان افراد صحیح تصویر نمایند.

در ادامه کلام مرحوم آخوند  در تصویر قدر جامع را مفصل مورد بررس قرار داده و مناقشات که نسبت به مبنای ایشان مطرح
بود را ذکر نمودیم.

سپس قدر جامع ذکر شده توسط مرحوم اصفهان  را مورد بررس قرار دادیم. مرحوم اصفهان  تشی ثالث را مطرح نمود و
ط آن فرمود: همانگونه که در وجود و ماهیت تشی وجود دارد در مفهوم نیز چنین تشی قابل تصور است. اشالات

مرحوم خوئ  و مرحوم امام  را ذکر نموده و پاسخ دادیم. اما اشال مرحوم والد ما بر ایشان داشتند که به نظر ما این اشال
تام بود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


سومین قدر جامع توسط مرحوم عراق  مطرح شد که ایشان قدر جامع وجودی را تصور نمود؛ یعن ایشان از راه وجود ساری
و سعهی در وجود و قدر جامع در وجود وارد شد. مرحوم بروجردی  و مرحوم امام  نیز قدر جامع را ذکر نمودند که آنها را

بیان نموده و مورد مناقشه قرار دادیم.

آخرین قدر جامع مربوط به مرحوم نائین  بود که ایشان فرمود: مسم و موضوعله ذکر شده در الفاظ عبادات باید مقدور برای
ملف باشد در حالکه ملاک و تحصیل ملاک خارج از قدرت ملف است لذا متعلق برای تلیف قرار نمگیرد.

همچنین مرحوم نائین  فرمود: روش شارع در جعل و ایجاد قوانین و احام از ابتدای طهارت تا انتهای دیات این است که به
صورت مستقیم مفرماید: فلان فعل را انجام دهید یا فلان فعل را ترک نمائید نه اینکه ملاک را در اختیار بشر قرار بدهد و

بوید طبق این ملاک احام را تنظیم نمائید. بله مواردی قیاس منصوص العلة وجود دارد که منافات با این قانون کل ندارد.

با توجه به مطالب که بیان شد روشن مشود که در میان نظرات مذکور، نظریه و مبنای مرحوم اصفهان  با کمترین اشال
مواجه است. لذا برخ بزرگان مانند مرحوم صاحب کتاب منتق الاصول  نیز این نظریه را پذیرفتهاند.

طُرق تصویر قدر جامع بنابر قول به اعم

در ادامه باید بررس شود که آیا اعمها قادر به تصویر قدر جامع هستند یا خیر؟! مرحوم آخوند  مفرماید: «و أما عل الأعم
فتصوير الجامع ف غاية الإشال.»[1] مرحوم نائین  نیز مفرماید: «تصویر الجامع عل الاعم اشل» یعن هر چند تصویر قدر

جامع طبق قول به صحیح مواجه با اشالات است اما این مسئله طبق قول به اعمها مشلتر است.

(مرحوم میرزای قم) طریقه اول

مرحوم میرزای قم  مفرماید: در باب نماز هر چند تمام اجزاء جزء موضوع له نیست و اینها جزئ از اجزاء محسوب
مشوند، اما در عین حال دخیل در مأموربه و مطلوبیت شارع مّباشند. موضوعله لفظ صلاة ارکان نماز یعن نیت، قیام،

تبیرة الاحرام، رکوع و دو سجده مباشند.[2]

(مرحوم میرزای قم) طریقه اول کلام مرحوم آخوند  در بررس

مرحوم آخوند  در اشال مفرماید: اولا بالضرورة، بالوضوح و بالقطع ملاحظه مکنیم که تسمیه دائر مدار وجود یا عدم وجود
ارکان نیست به این جهت که اگر شخص اخلال به بعض از ارکان داشت و نتوانست مثلا قیام متصل به رکوع را انجام دهد،

نماز بر او صدق مکند.

به بیان دیر مرحوم آخوند  مفرماید: بیان شما اطراد و انعاس ندارد؛ یعن قطع داریم که اگر برخ از ارکان به جهت عذر
موجود نبودند، همچنان صدق نماز وجود دارد و در مقابل اگر تمام ارکان باشند اما بقیه اجزاء مانند استقبال از روی عمد ترک

شود، مسلماً نماز نزد اعمها صادق نیست.[3]

مرحوم اصفهان  در مورد تعبیر «عند الاعم» که مرحوم آخوند  ذکر نمودهاست، مفرماید: هر چند ترک سهوی یا عمدی
ارکان مضر است اما ترک عمدی اجزاء غیر رکن نیز مضر است. پس همانگونه که اخلال عمدی در ارکان مضر به صدق

صلاة است اخلال عمدی در غیر رکن نیز باید مضر باشد.



به بیان دیر تعبیر «عند الاعم» به این معنا نیست که اگر از اعم سوال کنیم مگوید صدق نمکند. بله به این معنا است که
اگر از اعم سوال شود باید بوید صدق نمکند چون جزء غیر رکن و رکن در اخلال عمدی مشترک هستند و در هر دو

مانعیت از صدق صلاة وجود دارد.[4]

مرحوم نائین  نیز مفرماید: توجه مرحوم میرزای قم  به صحیحه لاتعاد بودهاست لذا مفرماید: اگر این ارکان باشد نماز نیز
صادق است.

ثانیاً اگر ارکان موضوع له قرار بیرد استعمال لفظ صلاة در موردیکه شخص ارکان، اجزاء و شرایط نماز را مآورد باید مجاز
باشد چون لفظ که برای جزء وضع شدهاست در کل استعمال مشود؛ به این بیان که مرکب وجود دارد که ی جزء آن ارکان

و جزء دیر غیر ارکان است. در حالکه اعم هیچگاه ملتزم به مجازیت استعمال مذکور نیست.[5]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 25.
[2]. «فما قيل ف تصويره أو يقال وجوه.أحدها أن يون عبارة عن جملة من أجزاء العبادة كالأركان ف الصلاة مثلا و كان

الزائد عليها معتبرا ف المأمور به لا ف المسم.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 25.
[3]. «فيه ما لا يخف فإن التسمية بها حقيقة لا تدور مدارها ضرورة صدق الصلاة مع الإخلال ببعض الأركان بل و عدم الصدق

عليها مع الإخلال بسائر الأجزاء و الشرائط عند الأعم.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 25.
[4]. «فإنّ جعل الأركان جامعا بلحاظ أن تركها مضر عمدا و سهوا، مع أن الأجزاء الغير الأركانية مشتركة معها ف الإضرار

عمدا، فلا بد أن لا يصدق عل الفاقد لها عمدا، و عليه يحمل العبارة، فتدبر.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 114.
[5]. «مع أنه يلزم أن يون الاستعمال فيما هو المأمور به بأجزائه و شرائطه مجازا عنده و كان من باب استعمال اللفظ

الموضوع للجزء ف الل لا من باب إطلاق الل عل الفرد و الجزئ كما هو واضح و لا يلتزم به القائل بالأعم فافهم.» كفاية
الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 25.


