
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۵ بهمن ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 58 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بیان ادوار مقاصد الشریعة

بحث در ادوار مقاصد الشریعة و ابتارات غزال در این مسئله بود که چند مورد از ابتارات وی تا اینجا ذکر شد.

از مصالح به ی تنها راه برای رسیدن به مقاصد الشریعة کتاب، سنت و اجماع است. لذا اگر مصلحت د ـ  طبق نظر غزال
که از قرآن، سنت و اجماع فهمیده مشود بازگشت داخل در مقاصد الشریعة مشود.[1]

ه ـ  غزال مگوید: اگر دین را با اجتهاد مقاصدی مطرح کنیم، این قابلیت در آن ایجاد مشود که بتوان کفار را به سبب آن
دعوت به اسلام کرد؛ یعن اعجاز لفظ قرآن کریم کاف نیست بله باید اعجاز تشریع را به میدان بیاوریم که این مطلب تنها با

مقاصد امانپذیر است.

به بیان دیر با ارائه و مطرح کردن مقاصد به کفار مگوئیم: تمام علت در مورد تشریع فلان حم رسیدن به فلان مقصد است
لذا سبب مشود  آنها نیز تمایل به پذیرش دین پیدا کنند.

بعد از غزال، فخر رازی (م606) است که مگویند: در زمان وی اندیشه مقاصدی رو به افول بود لذا وی با نوشتن کتاب
المستصف» ،«خلاصه سه کتاب «البرهان جوین المحصول» مسئله مقاصد را مجدداً مطرح کرد. کتاب «المحصول» غزال»

غزال» و «المعتمد بصری» است. البته در کلمات جوین بین ضروریات خمس ترتیب وجود داشت اما فخر رازی چنین
مطلب را قبول ندارد.

«غزال المستصف» ،«ام» خلاصهای از سه کتاب «البرهان جویناصول الأح ام فبعد از فخر رازی، آمدی در کتاب «الإح
و «المعتمد بصری» را ذکر کردهاست. وی مقاصد ضروری را بر حاجیه و مقاصد حاجیه را بر کمالیه ترجیح دادهاست.

همچنین در تعارض و تزاحم میان حفظ نفس و نسل با حفظ عقل، حفظ نفس و نسل را مقدم دانستهاست.

پس از آمدی، عزالدین ابن عبدالسلام (م660) که در اصل مغرب بود اما در مصر مزیست و در همانجا درگذشت قرار دارد.

در مورد وی مگویند: اگر غزال نصوص را با توجه به مقاصد تفسیر مکرد، دومین نفر عزالدین ابن عبدالسلام است که
نسبت به این مسئله بسیار اهتمام داشته و تمام شریعت را معلول قاعده جلب مصلحت و دفع مفسده قرار دادهاست. در مورد

کتاب و سنت نیز مگوید: اینها شامل کلیه اوامری است که متعلق به مصالح بوده و شامل کلیه نواه است که متعلق به
مفاسد مباشند.[2]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بعد از عزالدین، قراف (م685) شاگرد وی که فقهای مال است این راه ادامه داد. قراف در کتاب «الفروق» پانصد و چهل و
هشت قاعده با توجه به مقاصد الشریعة تأسیس کرده و حت در باب عبادات نیز مسئله مقاصد را قائل است. در حالکه قواعد

فقهیه موجود در فقه امامیه ریشه در قرآن، سنت، اجماع و یا عقل دارد.

ی از اختلافات موجود میان اهل سنت این است که آیا مقاصد در عبادات جریان دارد یا اینکه بوئیم عبادات اموری تعبدی
هستند و مقاصد در آنها جریان ندارد.

که انسان آب ندارد به این جهت است که هر وقت از اوقات دارای ی گوید: علت تشریع تیمم به جای وضو در جایوی م
مصلحت است. لذا شارع در پ این بودهاست که مصلحت اوقات فوت نشود پس به ملف مفرماید: هر وقت دیدی وقت نماز

در حال اتمام است، به جای طهارت مائیه از طهارت ترابیه استفاده کن. در حالکه شارع متوانست بوید هر وقت که آب پیدا
شد نماز بخوان و فقدان آب شاید چند روز طول مکشید.

شاید کس بوید: مصلحت وقت نماز چیست و چرا شارع فرمودهاست نماز را باید در فلان وقت معین بخوان و قبل از آن هر
مقدار که نماز بخوان فایده ندارد در حالکه عقل حم به مساوی بودن تمام زمانها مکند؟!

از آنجا که مهمترین مقاصدیها استقراء است، وی در پاسخ مگوید: علماء در این مطلب قائل به این هستند که عادتاً و از
طریق استقراء به این نتیجه مرسیم که خداوند متعال در شریعت یا به دنبال جلب مصلحت و یا به دنبال دفع مفسده است.

شاهد او کلام ابن عباس است که مگوید: ندای نماز از جانب خداوند متعال یا دعوت به خیر و یا صرف از شر است.

در مطالب قراف دو مسئله مهم در مقاصد الشریعة وجود دارد که گفته مشود قبل از وی وجود نداشتهاست: الف ـ  اعتنای او
گوید: نصوص مذکور در چه مقام و شرائطمیان این مقامات که در نتیجه م یبه مقامات مختلف برای تصرفات نبوی و تف

از شرائط مربوط به پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) وارد شدهاست.

به بیان دیر ویژگ قراف این بودهاست که قول و فعل پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) را مورد بررس قرار داده و مگوید: باید
دید این قول و فعل با کدام ی از اوصاف ایشان مرتبط است. در مرحله بعد به اعتبار آن اوصاف باید مقاصد الشریعة را تنظیم

کنیم.

پس تا قبل از قراف مگفتند مقاصد از راه ظواهر قرآن و سنت آشار مشود اما حلقه دیری توسط قراف اضافه مشود که
با توجه به اوصاف و مقامات پیامبر عظیم الشأن اسلام (صلالهعليهوآله) متوان مقاصد را تشخیص داد.

ب ـ  قراف قاعده «الوسائل و المقاصد» تأسیس نمودهاست که طبق ادعای وی قاعده مذکور اولین قاعده پایه در احام
شریعت است. طبق این قاعده باید مقصد مثل حفظ نفس و وسائل یا راه در نظر گرفته شود. در مرحله بعد باید دید راه چه

مقدار و چند درجه ما را به مقصد مرساند.

اگر مقدار رسیدن به مقصد صد درجه بود مگوئیم: راه مذکور وجوب است. اما اگر تا هشتاد درجه رساند مگوئیم: این راه
استحباب است و اگر تا پنجاه درجه بود مگوئیم: این راه مباح است. خلاصه اینکه باید نحوه ارتباط طریق و مقصد را مورد

بررس قرار داده و مطابق همان حم نمود.

هر چه مطالب اهل سنت در مقاصد الشریعة مرور مشود واضح است که اینها در مقام هندسهسازی شریعت هستند. در



حالکه شریعت مهندس شده و ضابطهمند است. مسئله کشف هم در کار نیست چرا که اینها از پیش خود مطالب را بیان
مکنند.

به بیان دیر شارع در فقه اعم از عبادات و معاملات قواعد و احام را بیان نمودهاست. مثل اینکه ساختمان آماده در اختیار
ما قرار دارد و مهندس سع مکند نحوه ارتباط طبقات را با یدیر کشف و قانون جدید برای آن تأسیس کند. در حالکه این

ساختمان به اتمام رسیدهاست و نیاز به اضافه کردن چیز جدید ندارد.

اهل سنت نیز مخواهند بویند: شارع مقاصدی داشته که با تشریع احام و قواعد در اختیار ما قرار دادهاست و ما نیز طبق
همان مقاصد عمل مکنیم. لذا بیان شد که به نظر اینها هیچ اثری بر خبر متواتر، اجماع، ظاهر قرآن کریم و ظاهر کلام پیامبر

اکرم (صلالهعليهوآله) باق نخواهد ماند و در تمام موارد امر به رجوع به مقاصد مشود.

بعد از قراف، ابن تیمیه (م728) در مقاصد الشریعة راهها و قدمهای بزرگ برداشته و مطالب مهم دارد. از جمله کتابهای وی
«السیاسة الشرعیة ف اصلاح الراع و الرعیة»، «الحسبة ف الإسلام» و «رسالة ف القیاس» است.

وی در کتاب «مجموع الفتاوی» به تفصیل در رابطه با مقاصد الشریعة مطالب را بیان نموده و برای هر موضوع ی مقصد را
لُّهك ونَ الدِّيننْ يا اهودقْصم مَسا اتِ فيِالْو يعمنَّ جا لَمنْ تَعكَ اذَل لصا .ةبسالْح دَةٌ فگوید: «قَاعم ذکر نمودهاست؛ مثلا

له؛ وانْ تَونَ كلمةُ اله ه الْعلْيا...فَالْمقْصود الْواجِب بِالْوِياتِ: إصَح دِين الْخَلْق الَّذِي متَ فَاتَهم خَسروا خُسرانًا مبِينًا»[3].

نته قابل توجه در کلمات وی اهتمام زیاد بر مسئله استقراء است که در اینباره مگوید: « ومن استَقْرا الشَّرِيعةَ ف موارِدِها
ومصادِرِها وجدَها مبنيةً علَ قَوله تَعالَ: فَمن اضطُر غَير باغ و عادٍ فََ إثْم علَيه.»[4] آیه مذکور در سوره بقره آیه 173 ذکر شده

که قبل از آن «انَّما حرم علَيم الْميتَةَ والدَّم ولَحم الْخنْزِيرِ وما اهل بِه لغَيرِ اله» آمدهاست.

خداوند متعال مفرماید: برخ امور مانند میتة، دم، لحم خنزیر و آنچه نام خدا بر آن برده نشود را بر شما حرام کردیم. سپس
مفرماید: اگر کس مضطر شد بدون اینکه بغ و عدوان داشته باشد اشال ندارد. برخ مگویند: بغ، خروج بر سلطان

است اما برخ مگویند: بغ و عدوان یعن به اندازه مصرف کند نه اینکه برای لذت و اشتهای نفس باشد لذا این مقدار بخورد
که جانش حفظ شود.

هر چند ابن تیمیه چنین ادعائ دارد اما دلیل بر این مدعا وجود ندارد که بوئیم اضطرار و نیاز به هر حرام البته با قیودی
سبب حلیت آن شده و تمام شریعت مبتن بر این مسئله مباشد.

از امور دیری که ابن تیمیه در مقاصد الشریعة مطرح نموده و بر آن تأکید دارد این است که انحصار مقاصد در پنج مقصد
صحیح نیست بله باید مقاصد دیری مانند عدالت، حقوق اشخاص، آزادی، حفظ دولت، حفظ الامن و حفظ کرامت انسان به

آن اضافه شود.

مسئله کرامت انسان که در حال حاضر زیاد مطرح مشود، مسئلهای است که ریشه در کلمات ابن تیمیه و مقاصد الشریعة
دارد. طبق این بیان هر حم از احام انسان که با کرامت انسان مخالفت داشت باید کنار گذاشته شود؛ مثلا چون تفاوت دیه

مسلمان و غیر مسلمان با کرامت انسان سازگار نیست لذا باید کار گذاشته شود.

البته اسلام حت برای حیوان نیز ارزش قائل است لذا باید غذا و مایحتاج زندگ او را به موقع تأمین کرد چه رسد به انسان. اما



اینکه قرار باشد از قاعده عدالت استفاده کنیم و هر دلیل که مخالف با آن بود را کنار بذاریم صحیح نیست.

بعد از ابن تیمیه، ابن قیم (م751) نیز اعتقاد داشت تمام شریعت بر اساس مصلحت پایه گذاری شدهاست. ابن قیم نیز روش در
تفسیر نصوص شرع بر اساس مقاصد دارد که ط آن مگوید: اگر در نصوص شرع قرار باشد بر اساس اوضاع لغوی پیش

برویم، ی معنا حاصل مشود و اگر بخواهیم بر اساس مقاصد آیه مذکور را معنا کنیم معنائ دیر به دست مآید. لذا حق
نداریم نصوص را بر اساس اوضاع لغوی قضاوت کنیم بله باید به سراغ مقاصد برویم.

اصطلاح «فقه پویا» خصوصاً در اوائل انقلاب در حوزه رواج پیدا کرد که ریشه آن در کلام ابن قیم با تعبیر «فقه الح» است.
وی در مورد فقه زنده مگوید: «الْفقْه الْح الَّذِي يدْخُل علَ الْقُلُوبِ بِغَيرِ استىذَانٍ.»[5]

اعتنای ابن قیم به مقاصد تا حدی بود که مگوید: «ابطل ناح المحلل و بیع العینه و بيع العنب لمن يصنع خمرا و بیع السلاح
لمن یحارب المسلمین.» باطل بودن اینها طبق مبان موجود در مقاصد الشریعة است؛ یعن هر چند در قرآن کریم وارد

شدهاست «فَانْ طَلَّقَها فََ تَحل لَه من بعدُ حتَّ تَنْح زَوجا غَيره»[6] اما ظاهر عبارت اقتضا دارد که ابن قیم مگوید ناح محلل
باطل است چرا که واقع شدن محلل شاید مورد پسند مردم حت در دنیای غرب نباشد در حالکه این حم نوع عقوبت در

مورد این شخص است.

قرآن کریم در برخ موارد مانند آیه محل بحث پس از ذکر احام مفرماید: اینها حدود اله هستند و نباید از این حدود تعدی
کرد. این مسئله یعن اشاره به حدود اله در موارد متعددی ذکر شدهاست و در ادامه نیز خداوند متعال مفرماید: هر کس از

این حدود تعدی کرده و آنرا تغییر دهد ظالم، کافر و فاسق است. مثلا نماز، روزه، حج، زکات و... حدود اله بوده و تا روز
قیامت باق هستند.

اما مقاصدیها با مطرح کردن مقاصد حدود را از بین برده و مگویند: با مقاصد در ظاهر نصوص تصرف مکنیم که تصرف
در نصوص با حد بودن این حدود سازگاری ندارد. چرا که حدود اله به این معنا است که حدود مذکور تا روز قیامت حدود

باق خواهد ماند؛ مانند اینکه خداوند متعال مفرماید: «للذَّكرِ مثْل حظّ انْثَيين.»[7]

مثلا در تفاوت ارث زوج و زوجه از یدیر یا لزوم وجود اذن زوج برای خروج زوجه، طبق قول مقاصدیها باید بوئیم هر چند
این احام در آغاز اسلام خوب بودهاست اما در حال حاضر با قاعده کرامت انسان یا عدالت سازگار نیست چرا که طبق قاعده

کرامت باید بوئیم زن و مرد در تمام شئون مانند هم هستند.

صرف اینکه شارع از تشریع احام مقاصدی داشته و آن مقاصد را بیان کرده و مقاصد مذکور قطع هستند، دلیل نمشود
تا بتوانیم در آن احام تصرف کنیم چرا که این کار در حیطه اختیار بشر نیست.

به بیان دیر زمانکه شارع حدود اله را بیان نموده و در ادامه فرمودهاست کس حق ندارد از این حقوق تعدی کند به این معنا
است که احام مذکور تا زمان قیامت باق خواهند ماند و نباید در آنها تغییر ایجاد شود در حالکه طبق قول مقاصدیها چنین

احام نیز قابلیت تغییر دارند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. «و كل مصلحة رجعت إل حفظ مقصود شرع علم كونه مقصودا بالتاب و السنة و الاجماع،فليس خارجا من هذه
الأصول،لنه لا يسم قياسا،بل مصلحة مرسلة..» المستصف من علم الاصول، جلد 1، صفحه 653.

[2]. «والْتَاب والسنَّةُ يشْتَمَنِ علَ امرِ بِالْمصالح كلّها دقّها وجلّها، وعلَ النَّه عن الْمفَاسدِ كلّها، دقّها وجلّها» قواعد
الأحام ف مصالح الأنام، جلد : 1، صفحه : 157.

[3]. مجموع الفتاوى، جلد : 28، صفحه : 61 و صفحه : 262.
[4]. مجموع الفتاوى، جلد : 29، صفحه : 64.

[5]. إعلام الموقعين عن رب العالمين، جلد : 3  صفحه : 55.
[6]. بقره، 230.
[7]. نساء، 11.


