
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۴ بهمن ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 57 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بیان ادوار مقاصد الشریعة

همانگونه که خود اهل سنت مگویند: احمد بن حنبل (م241) امام دیر اهل سنت و فقه حنبل بعد از مالها غنترین فقه از
جهت مقاصد است. شاهد این است که اولا اصولیین اهل سنت و اکثر حنابله تصریح به این مطلب دارند و ثانیاً احمد بن حنبل

فتاوای زیادی طبق این مبنای دارد.

زمانکه عبارات اهل سنت بررس مشود تعمدی نسبت بر اتصال فقه مقاصدی با صحابه وجود دارد و ظاهراً علت این است
که کس نوید این مسئله، مسئلهای است که بعداً اختراع شدهاست و ریشه ندارد؛ کما اینکه در مورد قیاس گفته مشود

ابوحنیفه پایهگذار آن بود و ائمه ما نیز با این مسئله برخورد شدید داشتند. لذا مدعیان مقاصدی بودن فقه احمد بن حنبل نیز
مسئله را متصل به صحابه مکنند. حال آنکه با بررس که انجام دادیم رد پای از مسئله مقاصد در کلمات صحابه وجود ندارد.

توضیح مطلب اینکه اهل سنت مگویند: با بررس فتاوای احمد بن حنبل ملاحظه مشود که وی حتالامان سع دارد از
از اقوال را أخذ نموده و در موردی که صحابه فتوای میان صحابه، ی در موارد اختلاف قول صحابه خارج نشود و حت

ندارند مگوید: در این مسئله خلاف وجود دارد و لذا جزم به ی طرف پیدا نمکند.

در ادامه مگویند: صحابه احام را بر وفق مقاصد مطرح نمودهاند پس ممن نیست که امام احمد با آنها مخالف کرده باشد.

برای نمونه ی از فتاوای اهل احمد نف انسان مخنَّث است. ابن قیم مگوید: خنث باید نف بلد شود چرا که به سبب وجود
خصوصیات رجولیت و أنوثیت موجب فساد خواهد شد. حاکم متواند او را به بلدی که سبب فساد در آن بلد نشود تبعید کند.

اما اگر خوف فساد وجود داشت باید او را زندان کنند.

از نظر ضوابط اولیه تا فساد واقع نشود این شخص جرم ندارد پس به چه ملاک مخنّث از ابتدا به سبب امری غیر اختیاری
باید نف بلد شود؟! بله اگر فساد و جرم واقع شد در مرحله بعد حاکم باید تصمیم بیرد اما اینها مگویند: چون خنث من حیث

إنه خنث در معرض فساد است لذا حاکم باید او را نف بلد یا زندان کند.

در توضیح فتوی مگویند: این مسئله مبتن بر مصلحت است که نص بر آن وارد نشدهاست اما از مجموع کلام شارع متوان
لزوم دفع مفسده و حفظ أعراض را استفاده کرد که این مسئله نیز ذیل آن مطلب کل قرار مگیرد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دوره سوم: عصر بعد از ائمه اهل سنت

دوره سوم: عصر بعد ائمه و فقهای اولیه اهل سنت: در این دوره برخ افراد ذکر شدهاند که محوریت ندارند اما برخ از افراد
مطرح عبارتند از ابومنصور ماتریدی (م323) که تمام حنفها مذهب کلام که او ابداع کرد را قبول دارند. کتاب او «مأخذ

الشرائع» است که بر اساس فقه مقاصد ناشته شده اما در عین حال از بین رفتهاست.

یا ابوبر قفّال (م356) که رئیس شافعهای در زمان خود بودهاست و رساله شافع را شرح کردهاست. وی کتاب به نام
ران اصرار دارند که مقاصد در باب عبادات جریان ندارد اما از وی نقل شدهاست که حتمحاسن الشریعة» دارد. هر چند دی»

در باب عبادات نیز قائل به جریان مقاصد الشریعة بودهاست.

یا حیم ترمذی که در مورد وی مگویند: عالم، زاهد و فیلسوف است و از جمله کتابهای او «نوادر الاصول»، «المنهیات» و
«علل الشریعة»[1] است. در کتاب «المنهیات» علت هر کدام از منهیات را ت ت مورد بررس قرار داده و برای هر کدام

فلسفهتراش و حمتیاب کردهاست.

بله مرحوم صدوق (ره) در کتاب «علل الشرائع» برخ حمتها را ذکر نمودهاست اما تمام آنها بر اساس نصوص است که
از ائمه معصومین (عليهمالسلام) به دست ما رسیدهاست.

به عنوان نمونه ترمذی مگوید: «نه أن یهرش بین البهائم.» تهریش دو انسان به این معنا است دو انسان را به جان یدیر
بیندازیم و تهریش بین بهائم به این معنا است که دو حیوان را به جان یدیر بیاندازیم. در فقه آمدهاست که این کار کراهت

دارد و ظاهراً در برخ موارد و در مورد س استثتناء شدهاست.

در تعلیل مگوید: خداوند متعال راض به ظلم چه کم و چه زیاد نیست و در روز قیامت أحدی از خلق خود حت «شاة جلحاء»
را رها نمکند مر اینکه برای او حم مکند. «جلحاء» به معنای زمین است که درخت ندارد و «شاة جلحاء» گوسفندی

است که شاخ ندارد. در روز قیامت نیز «شاة قرناء» یعن گوسفندی که شاخ داشته و سبب شده شاخ این گوسفند شسته شود
قصاص مشود.

انسان که دو حیوان را به جان هم ماندازد چون سبب ایجاد ظلم شدهاست پس در آخرت ظلم به این فرد بازگشت کرده و
سزای آنرا مبیند.

چنین به نظر مرسد هر چند در آیه «انَّ اله يامر بِالْعدْلِ واحسانِ»[2] ی از مصادیق و عناوین عدالت این است که حق را
رعایت کنیم؛ مثلا حق نداریم به فلان حیوان ظلم کنیم. اما اگر دو حیوان را با وجود کراهت –شاید علت کراهت مسئله عدالت و
ظلم نباشد بله به این سبب باشد که انسانها با دیدن این صحنه بعداً آنرا در مورد خود انجام دهند‐ به جان هم انداختند به چه

دلیل این کار مصداق ظلم است؟

بله قصاص در مورد فرد ملف که حق ندارد به حیوان ظلم کند صحیح است، اما به جان هم انداختن دو حیوان این چنین
نیست.

فرد دیر در این دوره ابوبر ابهری مال (م375) است. وی کتاب به نام «مسألة الجواب والدلائل والعلل» دارد. در این دوره
باقلان (م403) ملقب به «شیخ السنة و لسان الائمه» بوده و او را مجدد قرن مدانند. از جمله کتب وی «الانصاف»، «الانتصار

للقرآن»، «التقریب و الارشاد ف ترتیب طرق الاجتهاد»، «المقنع ف اصول الاحام و العلل» و «إعجاز القرآن» است.



پس از باقلان مهمترین فرد قابل ذکر امام الحرمین جوین (م478) است. مگویند: جوین در کتاب خود «البرهان» چنان
مقاصد را پر و بال داده و ابتارات به خرج داد که قبل از آن سابقه نداشت. حت چنین نقل شدهاست که اولین مرتبه جوین از

تعبیر «مقاصد الشریعة» در کلمات خود استفاده نمودهاست.

برخ مگویند: چهار امام مقاصدی وجود دارد: الف‐ جوین ب‐ عزالدین ابن عبدالسلام ج‐ شاطب د‐ ابن عاشور. با
مطالعه و دقت در کتب این چهار نفر متوان به مباحث مقاصد الشریعة تا حدود زیادی مسلط شد. ظاهراً اولین شخص که

مقاصد را از طریق استقراء به پنج قسم تقسیم نموده جوین است:

قسم اول: اصول که معنا و روح عقل آنها به امری ضروری بازگشت دارد که حیات بشر بر آن توقف دارد. به بیان دیر
حفظ دماء معصوم و حفظ نفس از مسائل شود؛ مثلامقاصد ضروری مقاصدی هستند که نبود آنها منجر به اخلال نظام م

است که قوام بشر به آن مباشد و لذا اصل است که به سبب آن قصاص در شرع واجب شدهاست.

قسم دوم: اصول که احتیاجات عامه در حیات یا مقاصد حاجیه هستند که نبود آنها سبب ایجاد مشقت است؛ مثلا اجاره از
این قبیل است چرا که هر شخص قدرت بر خرید و فروش ندارد.

قسم سوم: اصول که ضروری و حاجیه نیستند اما از قبیل مسائل پسندیده هستند که از آن به مسائل تحسینیه تعبیر مشود.

قسم چهارم: اصول که ضروری و حاجیه نیستند بله تعلق به مندوب دارند که بازگشت به قسمت سوم دارد.

قسم پنجم: اصول که معنا و مقصدی برای آن وجود ندارد و از قبیل اقسام قبل نیست مانند کلیه مباحات از قبیل راه رفتن یا
نشستن.

جوین در جای دیر مگوید: عبادات بدن از مسائل غیر قابل تعلیل است؛ به این بیان که هر چند در قرآن کریم «انَّ الصَةَ
تَنْه عن الْفَحشَاء والْمنْرِ»[3] وارد شدهاست اما مثلا تعداد رکعات یا شل خاص که نماز دارد قابل تعلیل نیست.

بعد از جوین، غزال (م505) بسیار زیاد به بحث مقاصد الشریعة پرداختهاست. غزال چند کار بسیار مهم در مورد مقاصد
الشریعة انجام دادهاست:

الف‐ غزال برای پنج قسم که جوین ذکر نموده، ممل و متمم را تعیین کردهاست؛ مثلا در مورد قسم اول مگوید: هر چند
اینها ضروری، حاجیات و... هستند اما برخ عناوین دیر ممل ضروریات یا حاجیات مباشند.

غزال مگوید: حفظ نفس از ضروریات و ممل آن قصاص که ی از احام جزائ است، مباشد. یا تسلط و ولایت ول بر
صغیر و صغیره در امر ازدواج از حاجیات و ممل آن مراعات و محافظت بر مهر المثل است.

علت قرار دادن متمم و ممل بر اقسام مذکور این است که در قرار دادن برخ موارد ذیل اقسام پنجگانه دچار مشل شدهاند.

ب‐ غزال فرض تعارض میان مقاصد الشریعه را مطرح نموده و مگوید: اگر دو مقصد با هم تعارض داشت باید برخ را
ترجیح داد. در ادامه مگوید: قاعده مهم این است که مصلحت کل بر مصلحت جزئ مقدم مباشد؛ مثلا مصلحت جزئ در
ربا به دلیل آیه «الَّذِين ياكلُونَ الرِبا  يقُومونَ ا كما يقُوم الَّذِي يتَخَبطُه الشَّيطَانُ من الْمسِ»[4] ظلم است چون شخص اختلال



در عقل پیدا مکند. در مقابل مصلحت کل مانند قوام جامعه یا از بین رفتن اقتصاد وجود دارد که به ربا وابسته است، لذا
مصلحت کل بر مصلحت جزئ مقدم مشود.

یا در جای که عدهای از کفار از عدهای مسلمان به عنوان سپر استفاده مکنند مگوید: کشتن اینها به این جهت که مصلحت
اهم در کار است مانع ندارد.

ج‐ غزال به صورت شاخص به سبب مقاصد نصوص را تفسیر، تقیید و تخصیص کرده و حت توسعه داد. لذا آشار مشود
که اهل سنت مقاصد را به عنوان دلیل حاکم بر کلیه ادله و حت نصوص قرار دادهاند؛ مثلا نص قرآن کریم که مفرماید:

«للذَّكرِ مثْل حظّ انْثَيين»[5] را متوان با مقاصد تغییر داد.

به عنوان نمونه اگر بوئیم ی از مقاصد عدل است و عدل در آن زمان اقتضای داشته که «للذَّكرِ مثْل حظّ انْثَيين» اما در حال
حاضر عدل چنین اقتضائ ندارد بله عدل ناظر بر تساوی است.

اما اشال این است که اگر ملاک عدل باشد باید هر خانوادهای را به مقتضای شرائط همان خانواده از لحاظ اقتصادی و... در
نظر گرفت. لذا این مسئله ضابطهمند نخواهد شد چرا که با تغییر شهر یا کشور ملاک متفاوت خواهد بود.

اولین موردی که غزال این مسئله را در آن پیادهسازی کرده آیه «واستَشْهِدُوا شَهِيدَين من رِجالم»[6] است. خداوند متعال
مفرماید: در مورد دِین دو شاهد لازم است اما اشارهای به لزوم عدالت این دو شاهد ندارد.

غزال مگوید: هر چند شارع مسئله عدالت مطرح نردهاست اما باید دو شاهد عادل باشند چون مقصود شارع اثبات حقوق
است و اثبات حقوق بوسیله شاهد فاسق اثبات نخواهد شد.

به نظر ما اینکه از خود بخواهیم شرط را به لحاظ مقاصد الشریعة اضافه کنیم صحیح نیست. در مسئله طلاق که دو شاهد
عادل نیاز است، دو شاهد به سخت پیدا مشود چه رسد به مسئله دین که ابتلای بیشتری دارد. بله اگر لزوم وجود شاهد عادل از

ادله دیر استفاده شود باید مطابق آن و تعبداً عمل نمود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. کتاب در حمت و اسرار وضو، مسواک و نماز است.
[2]. نحل، 90.

[3]. عنبوت، 45.
[4]. بقره، 275.
[5]. نساء، 11.

[6]. بقره، 282.


