
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۸ دی ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 55 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بحث مقاصد الشریعة

ی از مباحث مهم در بحث مقاصد الشریعة، ادواری است که اهل سنت با مسئله مقاصد سر و کار داشتهاند. طبق ادعای
اینها مقاصد الشریعة پنج دوره را پشت سر گذاشتهاست: الف‐ عصر صحابه ب‐ ائمه اهل سنت ج‐ بعد از ائمه اهل سنت

د‐ عصر شاطب ه‐ عصر حاضر.[1]

برای روشن شد تحقیق در بحث اولا باید دید ادعای اینها در این پنج دوره صحیح است یا خیر؟! و ثانیاً آیا همان مقاصدی که در
دورههای ابتدائ مطرح بودهاست، در دورههای اخیر نیز مطرح شده یا اینکه ماهیت و هویت آن با دورههای قبل کاملا متفاوت

است یا خیر؟!

به بیان دیر ی جهت بررس صحت اصل این ادعا از همان دورهای که اینها ادعا دارند تمس به مقاصد الشریعة در میان
علما و فقهای آنها بودهاست مباشد. اما جهت دیر بر فرض که تمس بودهاست آیا مقاصد الشریعة موجود در دوره معاصر

همان مقاصد الشریعةای است که دورههای قبل مورد استفاده قرار مگرفته یا خیر؟!

ادوار مقاصد الشریعة

دوره اول؛ عصر صحابه: ادعا این است که صحابه جمود بر روایات پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) نداشتند بله از ظاهر
روایات عبور کرده و در موردی که نص وجود نداشت اجتهاد مکردند.

شاهد مطلب نقل شده از شافع است که مگوید: با بررس احوال صحابه معلوم مشود اینها تنها به روایات اکتفا نمکردند
و در هر واقعهای اگر نص وجود نداشت به رأی خود عمل مکردند.

این حرف ظاهراً هیچ ارتباط به مسئله مقاصد ندارد چون مسلماً پس از انحراف ایجاد شده بعد از پیامبر
اکرم(صلالهعليهوآله) عدهای به نام اهل رأی پیدا شدند اما اهل رأی مساوی با مقاصد نیست یعن نمتوان گفت آنها بر طبق

مقاصد اجتهاد مکردند.

بله اگر در موردی نص وجود داشت طبق آن عمل مکردند و اگر چنین نص وجود نداشت بر طبق رأی خودشان عمل
مکردند و شاهدش هم همان مسئلهای است که بعد از خلیفه دوم شرط شد که خلیفه بعد باید طبق کتاب، سنت و رأی شیخین
عمل نماید. امیر المومنین (عليهالسلام) نیز فرمودند: به کتاب و سنت عمل مکنم اما به رأی شیخین خیر. در هر صورت ادعا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


این است که صحابه بر وفق مصلحت مسلمین رأی مدادند.

جمعآوری قرآن در زمان صحابه

مثلا بخاری از زید بن ثابت نقل مکند که به خلیفه اول تعداد کشته شدگان یمامه را خبر دادند در حالکه خلیفه دوم نیز در آن
جلسه حضور داشت. خلفیه دوم به خلیفه اول گفت: در یمامه قراء زیادی از قرآن کشته شدند و مترسم اگر در جاهای دیر
قاریان قرآن کشته شوند قرآن از بین برود. خلیفه دوم به خلیفه اول پیشنهاد مدهد که تو به عنوان خلفیه دستور بده که قرآن

جمعآوری شود.

خلیفه اول به خلیفه دوم مگوید: چرا کاری را انجام بدهیم که آن کار را پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) انجام ندادهاند؟![2] خلیفه
دوم در پاسخ مگوید: این کار (جمعآوری قرآن کریم) کار درست است.

خلیفه اول مگوید: اینقدر در مورد این مسئله خلیفه دوم به من مراجعه داشت که خداوند دل من را باز کرد و دیدم که حرف او
درست است. واقعاً چه خیری بودهاست که خلیفه اول از ابتدا متوجه آن نبودهاست و با اصرار خلیفه دوم متوجه آن مشود؟!

در ادامه خلیفه اول به زید بن ثابت گفت: تو ی جوان عاقل هست و ما به تو تهمت نمزنیم که بخواه چیزی به قرآن اضافه
کن و توی وح را برای رسول خدا (صلالهعليهوآله) منوشت. پس همین کار را ادامه بده و قرآن را جمعآوری کن. زید

مگوید: اگر خلیفه اول به من گفته بود کوه را جابجا کنم سنینتر از جمعآوری قرآن برای من نبود.

در ادامه زید به خلیفه اول مگوید: شما چیزی را از من درخواست مکنید که پیامبر (صلالهعليهوآله) آنرا انجام ندادهاست.
خلیفه اول مگوید: این کار کار خیری است. خلیفه اول نیز بر این مسئله اینقدر اصرار کرد تا زید بن ثابت نیز مگوید: خداوند

دل من را باز کرد و تمام قرآن که در کاغذ، پوست درخت خرما، سن سفید و سینه مردم بود را جمعآوری کردم.

ادعا این است که صحابه به دنبال مقاصد حرکت مکردند و از آنجا که در مورد جمعآوری قرآن و کتابت آن نص وارد نشده
بود لذا صحابه در مورد این کار مصلحت مانند حفظ دین را مشاهده نمودند که شارع نیز آنرا قطعا در نظر مگیرد.

این مورد نیز ارتباط به مقاصد الشریعة و مقاصد دین ندارد چون جمعآوری قرآن به جهت محافظ از آن و وارد نشدن سایر
مفاهیم، مسئلهای عقل است و ارتباط به محافظت شارع از دین ندارد.

در کلمات خلیفه اول و دوم نیز وارد شده بود که این کار کار خوب است اما اینها امروز مگویند: این کار بر اساس مقاصد
الشریعة است.

تشیل جهاز الامن

مثال دیر تشیل شهربان یا جهاز الامن در زمان خلیفه سوم است. این مسئله در زمان پیامبر اکرم(صلالهعليهوآله)، خلفیه
اول و دوم به جهت عدم نیاز وجود نداشت چون مگفتند: «المسلم من سلم المسلمونَ من لسانه و يدِه.»[3] یعن همه مسلمان

هستیم و مسلمان کس است که سایر مسلمانان از زبان و دست او در امان باشند.

اما در دوره خلیفه سوم این مسئله به جهت ایجاد فتته، قلت أمن و ارتفاع مظالم از امور مستحدثه شده و به تشخیص او که از



مجموع نصوص و قواعد کل به دست آمده بود، ایجاد شد.

اما تشیل جهاز الامن چیزی است که اولا در آن تمس به عمومات وجود دارد که البته نیازی به آن نیست چون در این قبیل
مسائل عقل به آنچه برای اداره ی جامعه باید وجود داشته باشد حم مکند و ارتباط به اجتهاد ندارد؛ یعن هر چه جامعه

گستردهتر شود ‐خصوصاً در زمان خلیفه سوم که فتوحات زیاد انجام شد‐ ناچار به تشیل جهاز الامن هستیم.

ثانیاً تحلیلهای که در مورد این قبیل مسائل از طرف اهل سنت وارد شدهاست تحلیلهای شخص از کارهای است که در زمان
صحابه اتفاق افتادهاست.

بله در زمان صحابه عمل به رأی وجود داشتهاست به این معنا که اگر در مورد امری روایت وجود نداشت و مصلحت وجود
داشت اقدام مکردند که آنها بیشتر به اصحاب رأی شهرت دارند. اما این مسئله با تمس به مقاصد الشریعة تفاوت دارد.

در باب مقاصد مگوئیم شارع مقصدی دارد و اگر از طرف شارع حم در ی زمان برخلاف آن مقصد وارد شد، باید حم
عوض شود مر اینکه بوئیم رأی همان مقاصد است که چنین چیزی امان ندارد. البته امیرالمومنین(عليهالسلام) با چنین

اجتهادی مخالفت علن و صریح داشتند.

ثالثاً خلیفه سوم جهاز الامن را به جهت حفظ دین به وجود نیاورد بله برای این بود که به حسب ظاهر فتنه، چپاول، غارتری،
اختلاس، دزدی زیاد شده بود.

بله هر چند به وسیله این کار مال مردم حفظ مشود اما اینکه بوئیم مستند این کار مقاصد شارع متعال است صحیح نیست.
لذا هر چه که سبب حفظ جان یا مال مردم شد را نمتوانیم بوئیم جزء مقاصد الشریعة است و این عنوان را دارد.

خلاصه اینکه به نظر ما دلیل محم و قاطع وجود ندارد که اثبات کند در عصر صحابه امور به واسطه مقاصد الشریعة اداره
شده یا طبق آن عمل مکردند.

موید مدعای ما این است که ائمه معصومین (عليهمالسلام) در مقابل روش اجتهادی اهل سنت که عمل به قیاس و ظن بود به
شدت برخورد مکردند و اگر تمس به مقاصد در آن دوران وجود داشت باید ائمه ما (عليهمالسلام) یا تذیب و یا تأیید

مکردند در حالکه هیچ ردی از موضعگیری در میان کلمات ایشان در این باره وجود ندارد.

دوره دوم: عصر ائمه اولیه اهل سنت

دوره دوم؛ عصر ائمه فقهای اولیه اهل سنت: در این عصر ابوحنیفه (م150) که شیخ مدرسة الرأی است و استاد او ابراهیم
نخع چنین افاری داشتهاند. اینها مگویند: احام اله دارای اهداف، حمت و مصالح است.

نقل شدهاست که ابوحنفیه عقد استصناع[4] را از راه مقاصد الشریعة اثبات کردهاست؛ به این بیان که چون ی مقاصد شریعت
این است که شارع با آنچه مورد نیاز و قبول مردم است مخالفت نمکند و به این جهت که مردم در تمام دوران این عقد را

انجام دادهاند، پس باید آنرا صحیح بدانیم.

بله قاعده اقتضا مکند که چنین عقدی صحیح نباشد چون در این عقد انسان چیزی که در حال حاضر وجود ندارد را



مفروشد و این مسئله تنها در باب بیع سلم مجاز است.

البته شاید موردی وجود داشته باشد که مورد قبول و پذیرش تمام مردم در تمام ادوار نباشد لذا شارع متواند با آن عقد
مخالفت کند.

مثال دیر در ضمانت رنرز، نانوا، نجار و قصاب است به این بیان که به حسب قاعده این افراد امین هستند لذا شخص امین
نباید ضامن باشد. اما برای حفظ مال مردم طبق مقاصد الشریعة باید بوئیم اگر متاع در اختیار این افراد قرار گرفت و خراب

شد این فراد ضامن هستند ولو این مطلب مخالف قاعده مسلم موجود در روایات است.

بعد از ابوحنیفه، مال (م169) است که به طبق نقل اهل سنت مالها بیشترین ارتباط را با مسئله مقاصد الشریعة یا مصالح
مرسله، استحسان و سد ذرایع به عنوان سه محور مهم در شیوه اجتهاد دارند.

در مورد حدیث «البیعان بالخیار ما لم یفترقا» که مسلم بین شیعه و اهل سنت است و از آن خیار مجلس استفاده مشود،
مگویند: ولو مال این روایت را موطأ نقل کردهاست اما به مقداری ولع در تمس به مقاصد داشت که مگفت چون این

روایت انضباط نداشته و معنای «یفترقا» معلوم نیست لذا با غرض شارع در باب عقود سازگاری ندارد چون مقصود شارع در
باب عقود این است که عقدی منعقد شود. لذا ظاهراً و طبق این نقل اولین کس که نصوص را به سبب مقاصد کنار

گذاشتهاست مال باشد.

مثال دیر اینکه مال، معامله آنچه مغیب در زمین است مانند سیب زمین که در دل خاک و زمین قرار دارد به این جهت که
این قبیل معاملات غرری کم در پ داشته و مصلحت اهم که در مورد مردم است را جایز مداند.

در نظر مال استحسان جلب منفعت و دفع مفسده و امری شبیه مصالح مرسله است که 90% اجتهاد مبتن بر آن مباشد.

راه دیر نزد مال سد ذرایع است یعن چیزی که ف حد نفسه مانند بیع حلال است اما به جهت امور دیر حرام مشود؛ مانند
آنرا به نقد و قیمت خرد اما به جهتر به نسیه مرا از شخص دی بیع عینه که عنوان ربا دارد؛ به این معنا که شخص جنس
کمتر به همان شخص مفروشد. در حالکه به حسب ظاهر اینها دو معامله هستند و نباید حرام باشد. همچنین فروش انور

برای خمر یا فروش زمین برای کلیسا و... نیز از این قبیل هستند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. برای مطالعه بیشتر ر.ک به کتاب «مقاصد الشریعة و اثرها ف الجمع و الترجیح بین النصوص» از صفحه 65 تا 128.
[2]. البته طبق نظر مذهب امامیه این اعتقاد وجود دارد که در زمان خود پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) و به دستور ایشان

بود. حت (هعليهوآلهالصل) قرآن توسط امیرالمومنین(عليهالسلام) جمعآوری شد و ترتیب چینش آن نیز به دست پیامبر اکرم
توضیح برخ آیات نیز توسط پیامبر (صلالهعليهوآله) به امیرالمومنین (عليهالسلام) گفته شود بود که آن حضرت توضیحات را

در مصحف خودشان آوردند. پس مصحف امیرالمومنین (عليهالسلام) دو ویژگ دارد: الف‐ تمام ترتیب که پیامبر
(صلالهعليهوآله) فرمودهاست توسط ایشان انجام شدهاست. ب‐ خصوصیات که برای هر آیه وجود داشتهاست در آن

مصحف ذکر شدهاست. پس مصحف امیرالمومنین (عليهالسلام) مشتمل بر آیات اضاف نیست. آن حضرت بعد از ایام به
خلیفه اول فرمود: قصد عرضه قرآن که پیامبر (صلالهعليهوآله) به من تعلیم نموده را به شما دارم که آنها قبول نردند. چون
اولا محور قرآن جمعآوری شده در زمان پیامبر (صلالهعليهوآله) امیرالمومنین (عليهالسلام) بود و اگر آنرا قبول مکردند نام



در مورد منافقین و برخ در ذیل آیات فراوان (هعليهوآلهالصل) که پیامبر ماند. ثانیاً خصوصیاتم آن حضرت تا ابد باق
افراد ذکر و امیرالمومنین (عليهالسلام) یادداشت نموده بود را در آینده انار نمایند.

مر امان دارد این کتاب معجزه ختمیه تا روز قیامت باشد اما در زمان خود پیامبر اکرم (صلالهعليهوآله) جمعآوری نشده
باشد. و عجیب است که خلیفه دوم متوجه خوب بودن این کار شدهاست اما پیامبر عظیم الشأن اسلام (صلالهعليهوآله)

متوجه آن نشده باشد.
[3]. كنز العمال : 738 .

[4]. عقد مذکور عقدی رایج در حال حاضر است که در آن پول را به شخص در قبال انجام کاری مدهیم؛ یعن در حین عقد
مبیع موجود نیست بله شخص تعهد به انجام عمل در آینده به عنوان مبیع پیدا م‌کند. در اینکه عقد استصناع بیع یا اجاره یا

عقد جدید عقلائ است اختلاف وجود دارد.


