
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۱ دی ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 51 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بحث روش شارع در تشریع و تقنین

تا اینجا مشخص شد ملاکات از قبیل دواع هستند و لذا متعلق برای تلیف قرار نرفته و عنوان مسبب تولیدی ندارند. روش
شارع متعال در تقنین به این صورت است که اگر در فعل توسط شارع احراز ملاک شود، متعلق تلیف قرار مگیرد پس ملاک

در اختیار بشر قرار نرفتهاست تا بشر طبق آن ملاک احام را جعل و تشریع نماید.

مقاصد الشریعة

با توجه به مباحث مذکور مناسب است به بحث مقاصد الشریعة اشاره داشته باشیم. این بحث در حال حاضر جوهره و اساس
اجتهاد اهل سنت است. حت در برخ تعابیر گفته شده که اصول فقه اهل سنت بر کاخ مقاصد الشریعة مبتن شدهاست.

سوال این است که آیا فقیه در استنباط و اجتهاد خود متواند مقاصد الشریعة را به عنوان ی از ابعاد استنباط قرار دهد یا
خیر؟! قبل از پرداختن به این سوال ابتدا باید مقدمات بیان شود.

پیشینه مقاصد الشریعة

شروع بحث مقاصد الشریعة توسط امام الحرمین جوین است که از فقهاء و اصولیین اهل سنت در قرن پنجم (م478) مباشد.
کتاب مهم وی در اصول «البرهان ف اصول الفقه» است. وی در کتاب دیر با عنوان «غیاث الامم ف التیاث الظلم» که برای
غیاث الدوله ناشتهاست و مجموعهای از نصایح و ارشادات مربوط به سیاست مّباشد، به بحث مقاصد الشریعة اشاره دارد.

وی مگوید: اگر حاکم دولت اسلام متوجه شد که بلد او مواجه با مخاطره عظیم شدهاست و پول در خزانه نیست آیا
متواند از پولدارها مال غیر از زکات و مالیات متعارف در جهت دفاع از شهر و کشور أخذ کند یا خیر؟!

در جواب مگوید: حل اين مسئله بر طبق مقاصد الشریعة واضح است چون مصلحت عامه یعن حفظ کشور در کار است. در
جهت تحقق این مصلحت متوان مال شخص افراد را ولو به قهر و غلبه و به جهت وجود ضرورت و اضطرار أخذ نمود. وی

همچینین در مسئله رفع فقر از بحث مقاصد الشریعة بهرهبردای نمودهاست.

در ادامه غزال از علمای اهل سنت و شاگرد جوین که در اوائل قرن ششم مزیسته (م505) مگوید: مصلحت چیزی است که
موجب حفظ مقصود شارع شود و شارع از خلقت پنج قصد دارد: الف‐ حفظ دین ب‐ حفظ نفس ج‐ حفظ عقل د‐ حفظ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نسل ه‐ حفظ مال.

وی در ادامه مگوید: هر چیزی که ی از این اصول پنجگانه را حفظ کند مصلحت است و هر چه این اصول را تفویت کند
مفسده است که دفع آن مصلحت مباشد.[1]

در جای دیر مگوید: هر چه مربوط به حفظ مقصود شارع باشد همان مصلحت است و مقاصد شرع از قرآن، سنت و اجماع
فهمیده مشود؛ لذا هر چیزی که ارتباط به مقصود شارع نداشته باشد، عنوان مصلحت ندارد.[2]

شاطب در دو قرن بعد (م790) و در کتاب الموافقات در مورد مقاصد الشریعة مطالب مفصل را ذکر نمودهاست.[3] بعد از
شاطب، ابن تیمیه و ابن قیم این بحث را ادامه داده و در دوران معاصر نیز عده زیادی در رابطه بحث مقاصد الشریعة مطالب را

بیان نمودهاند.

البته تفاوت مهم میان تفسیر غزال و شاطب در تفسیر و معنای مصلحت وجود دارد. غزال گفت: مصلحت باید به ی از
امور پنجگانه –به تعبیر برخ ضروریات خمسه‐ بازگشت داشته باشد. اما شاطب مگوید: مصلحت هر چیزی است که

مربوط به زندگ و احتیاجات بشر باشد.[4]

تعریف مقاصد الشریعة

در کلمات قدمای اهل سنت تعریف روشن برای مقاصد الشریعة وجود ندارد. اما در دوران معاصر تعاریف برای این بحث ذکر
شدهاست.

‐گوید: مقاصد الشریعة معانابن عاشور از مقاصد الشریعة به «مقاصد التشریع العامة» تعبیر نموده و در تعریف آن م
علتها‐ و حم ‐غایت حم‐ است که شارع در جمیع یا معظم احوال تشریع آنها را مورد لحاظ قرار مدهد.[5]

مثلا حفظ نفس همواره مورد توجه شارع است و تفاوت میان عبادات، سیاسات، احام فردی، احام اجتماع و... وجود
ندارد.

در تعریف مقاصه الشریعة گاه مگویند: اهداف که شارع از این تشریع در عبادات یا معاملات یا جزائیات و... مدنظر قرار
دادهاست.

برخ دیر مگویند: «المراد بمقاصد الشریعة: الغایة منها و الاسرار الت وضـعها الشـارع عند کل حم من أحامها.»

اما بیان شد که در کلام غزال مقاصد منطبق بر مصلحت شده‌است لذا در برخ تعابیر علمای اهل سنت به جای مقاصد
الشریعة از مصالح –عامه و خاصه‐ تعبیر مشود و مصلحت نیز در دایره حمت است؛ کما اینکه در بسیار از کلمات علمای

اهل سنت به این مسئله اشاره شدهاست.

طبق این بیان که در کلمات قدمای اهل سنت وجود دارد علل احام داخل در مقاصد الشریعة نبوده و تنها حمتها و غایات
در آن دخالت دارند. مثلا مقصود شارع حفظ دین، نفس، مال، عقل و نسل مردم در تمام احوال و استمرار آن است.



در حالکه طبق گفته معاصرین اهل سنت علل نیز داخل در دائره مقاصد مشود. علمای امامیه نیز در علم اصول بحث قیاس
منصوص العلة مطرح نموده و آنرا قبول دارند. اما علت ی حم به منزله موضوع برای حم است لذا صحیح نیست که علل

در بحث مقاصد مطرح شود.

البته این نته حائز اهمیت است که در کتب مانند علل الشرائع از مرحوم صدوق(ره)، مقصود از علل همان حمت است؛ به
این بیان که طبق قول امامیه و معتزله شارع مسلماً در تشریع احام مقاصد و اهداف را در تمام ابعاد مدنظر قرار دادهاست. بله

اشاعره مگویند: احام تابع مصالح و مفاسد نیست یعن شارع بدون هیچ غرض متواند فعل را انجام دهد.

مرحوم صدوق (ره) نیز در کتاب مذکور اهداف تشریع در هر باب و عمل را ذکر نمودهاست. اما در مقاصد الشریعة مگوئیم
اهداف و غایت عامهای که در تمام فقه از تشریع احام مدنظر شارع بودهاست.

آثار مقاصد الشریعة

مسئله مقاصد الشریعة چند اثر مهم دارد:

مگفتند: اگر در مورد حام جدید بود و در ابتدا مایجاد بحث مقاصد الشریعة مواجه اهل سنت با اح ثمره اول: علت اصل
دلیل و نص وجود نداشت به مقاصد الشریعة مراجعه مکنیم.

اما در حال حاضر علماء و فقهای اهل سنت مگویند: با وجود مقاصد الشریعة نصوص به صورت کل باید کنار گذاشته شود
چرا که احام مذکور در ادله و نصوص اختصاص به زمان نزول داشتهاست.

ثمره دوم: در اجتهاد مقاصدی علاوه بر مخالفت با نصوص، امان مخالفت با اجماع نیز وجود داشته و مجتهد در مقام فتوی
متواند برخلاف اجماع حم صادر نماید.

به بیان دیر قدمای اهل سنت مانند جوین و غزال ملتزم هستند که مقاصد در دائره کتاب، سنت و اجماع قرار داشته باشد، لذا
به نظر این گروه اجماع ی از اکان مقاصد است.

اما امثال شاطب عقل را به میدان آورده و آرام آرام دیر جایاه برای کتاب، سنت و اجماع قائل نمشوند لذا در حال حاضر
مبنای اصل اجتهاد مقاصدی عقل است.

بله هر چند در حال حاضر کتب با عنوان «مقاصد الشریعة ف القرآن» از اهل سنت منتشر شدهاست که در این کتب مقصود
شارع در آیات و احام بیان شدهاست، اما جایاه اصل و پررن در این بحث مربوط به عقل است.

ثمره سوم: از آثار مسئله مقاصد الشریعة عدم ثُبات احام در شریعت است و تمام احام امان تغییر دارند. توضیح مطلب
اینکه طبق مبنای مذکور نصوص شرع ظاهری از شریعت هستند اما باطن آن همان مقاصد مباشد؛ لذا وقت سراغ مقاصد

رفتیم بر اساس آن و متناسب با شرائط زمان و مان متوانیم احام را تغییر دهیم.

ثمره چهارم: به علت گسترده شدن دامنه بحث مقاصد الشریعة مگویند: اجتهاد فردی ممنوع است یعن برای فرد ممن نیست
متوجه شود که چه چیزی به مقصود شارع نزدیتر است لذا باید اجتهاد شورائ مطرح شود.



ثمره پنجم: تصرف مقاصدیها تنها در حیطه احام فقه نیست بله تمام دین را شامل مشود.

ارکان مقاصد الشریعة

تمام اجتهاد مقاصدی مبتن بر این مطلب است که بویند: تمام احام وارده در شریعت مثل دانه تسبیح و مقاصد الشریعة
مانند نخ تسبیح این احام را به یدیر مرتبط مکند و اگر این مطلب اثبات نشود موضوع مقاصد منتف خواهد شد. توضیح

مطلب اینکه اهل سنت مگویند: علت لزوم بحث از مقاصد الشریعة دو سبب است:

سبب اول: وجود رابطه میان احام شرع که متوان گفت مانند دانه تسبیح هستند و مقاصد الشریعة به منزله نخ تسبیح آنها را
به یدیر مرتبط مکند.

ارتباط به این معنا است که اگر برای ی جزء مشل ایجاد شود، تمام اجزاء دچار مشل مشوند و این ارتباط ف الجمله در
شریعت موجود است؛ مثلا متوان گفت: تمام احام در جهت تقرب به خداوند متعال وضع شدهاند.

اما ارتباط مدنظر در بحث مقاصد الشریعة به این معنا نیست بله مگویند: ربط صناع و فن در تشریع احام مختلف وجود
دارد. در حالکه اولا دلیل برای این ارتباط وجود ندارد؛ مثلا به چه دلیل متوان گفت نماز، روزه، حج و زکات با هم ارتباط

دارند؟! در باب معاملات نیز با وجود اعتبارات مختلف در بیع، اجاره، مضاربه، شفعه و... چه لزوم به وجود ارتباط میان آنها
داریم؟!

بله شاید برخ در بعض موارد با هم در ارتباط باشند اما نمتوان گفت میان اینها ارتباط منطق وجود دارد که سبب ارتباط
آنها در تشریع مشود. لذا نمتوان گفت اگر ارتباط مذکور وجود نداشت در تشریع خلل بوجود مآمد.

ثانیاً اقتضای احام در برخ موارد مخالفت با یدیر است؛ مثلا اعتبار موجود در مضاربه و قرض ربوی کاملا مغایر با هم
هستند یعن در قرض ربوی گرفتن مقدار کم از سود حرام بوده و مصداق ربا است. اما در مضاربه هر چند مقدار سود زیاد

باشد اما شارع صحت آنرا اعتبار نمودهاست.

ولو ملاک لزوم ری را جعل کند اما در مورد برخام دیتوانست احهر چند م ام به دست شارع است یعنثالثاً تشریع اح
داشتهاند اما در عین حال به جهت تسهیل، تخفیف و امتنان سوت کردهاست. اگر قرار باشد احام مذکور به هم ارتباط داشته

باشند، تلیف احام معدوم و نقش آنها در این ارتباط چیست؟!

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

مهنَفْسو مدِينَه هِملَيفَظَ عحنْ يا وهةٌ: وسخَم الْخَلْق نم عالشَّر ودقْصمو عودِ الشَّرقْصم َلافَظَةَ عحالْم ةلَحصبِالْم ن[1]. «نَع
وعقْلَهم ونَسلَهم ومالَهم، فَل ما يتَضمن حفْظَ هذِه اصولِ الْخَمسة فَهو مصلَحةٌ، وكل ما يفَوِت هذِه اصول فَهو مفْسدَةٌ ودفْعها

مصلَحةٌ.» المستصف، ج 1،  ص 174.
مئَُت  الَّت ةالْغَرِيب حالصالْم نم انَتكو اعمجاو نَّةالستَابِ وْال نم ودٍ فُهِمقْصم فْظح َإل جِعتَر  ةل مصلح[2]. «ف

تَصرفَاتِ الشَّرع فَهِ باطلَةٌ مطَّرِحةٌ...» المستصف، ج 1،  ص 179.
[3]. الموافقات، ج2، ص 17 تا ج3، ص 164.

[4]. «واعن بِالْمصالح ما يرجِع الَ قيام حياة انْسانِ وتَمام عيشه، ونَيله ما تَقْتَضيه اوصافُه الشَّهوانيةُ والْعقْليةُ علَ اطَْقِ»



الموافقات، ج 2،  ص 44.
جميع أحوال التشريع أو معظمها، بحيث لا تختص م الملحوظة للشارع فوالح المعان :[5]. «مقاصد التشريع العامة ه

ملاحظتُها بالون ف نوع خاص من أحام الشريعة.» مقاصد الشريعة الإسلامية، ج 3،  ص 165.


