
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۰ دی ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 50 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

مرحوم نائین(ره) در مورد قدر جامع که قرار است موضوع له برای الفاظ عبادات قرار بیرد فرمود: باید امری مقدور باشد و
چیزی که مقدور نیست قابلیت تعلق تلیف را ندارد.

توان از ملاکات قدر جامعکند در نتیجه نمهستند و قدرت به آنها تعلق پیدا نم در ادامه فرمود: ملاکات از قبیل دواع
بدست آورده و آنرا به عنوان مسم و موضوع له قرار داد.

(مرحوم محقق نائین) ادامه بیان طریقه ششم

مرحوم نائین(ره) در ادامه کلام به فرمایش مرحوم آخوند(ره) اشاره نمودهاست که مرحوم آخوند(ره) مفرماید: اگر مسبب
تولیدی در وجود مغایر با سبب باشد، مسئله اشتغال مطرح مشود؛ کما اینکه در وضو و طهارت از حدث مگوئیم طهارت از

حدث وجود مستقل از غسلات و مسحات است لذا اگر در جزئیت ی جزء ش داشتیم، ش در محصل بوده و اشتغال
جریان دارد. اما اگر مسبب تولیدی با سبب از لحاظ وجود متحد باشد برائت جاری است.

در بیان کلام مرحوم آخوند(ره) توضیح از مرحوم اصفهان(ره) ذکر نمودیم که ایشان فرمود: وجه تفی توسط مرحوم
آخوند(ره) این است که وقت سبب و مسبب مغایر هستند، اجمال در سبب ارتباط به مسبب ندارد یعن معنای مسبب که

طهارت از حدث است کلاملا مشخص و معین مباشد. شارع نیز طهارت از حدث را از ملف مخواهد. اما سبب مردد بین
اقل و اکثر است لذا ش در محصل و مجرای احتیاط است.

اما در جای که سبب و مسبب از لحاظ وجود متحد هستند، تردید و اجمال از ابتدا در مسبب وجود دارد لذا قاعده اقل و اکثر
جاری بوده و برائت را در اکثر جاری مکنیم.

ن است اجمال در سبب وجود داشته باشد اما در عین حال در مسبب اجمالونه ممال ما به بیان مذکور این بود که چاش
وجود نداشته باشد.

مرحوم نائین(ره) در اشال به کلام مرحوم آخوند(ره) مفرماید: کلام مرحوم آخوند(ره) قابلیت تعقل ندارد به این بیان که
صحیح نیست از ی طرف بوئیم مسبب تولیدی داریم و از طرف دیر مسبب تولیدی از حیث وجود متحد با سبب است اما

در عین حال اگر ش در حصول مسبب داشتیم به این معنا است که در حقیقت نمدانیم در متعلق تلیف جزء دهم وجود دارد
یا خیر، تا برائت جاری کنیم.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به نظر ما بیان مرحوم نائین(ره) قابل قبول نیست و نته کلام مرحوم آخوند(ره) همان است که مرحوم اصفهان(ره) بیان
نمودهاست؛ یعن در موردی که اتحاد در وجود دارند دو چیز نداریم لذا دو اجمال محقق نمشود. بله ی اجمال وجود دارد

یعن نمدانیم متعلق تلیف جزء اضافه را دارد یا خیر و برائت را جاری مکنیم.

مرحوم نائین(ره) در ادامه مفرماید: تا اینجا مشخص شد که تصور قدر جامع طبق قول به صحیح یا بسیار مشل و یا غیر
ممن است.

قدر جامع اختصاص در نماز

ایشان سپس قدر جامع طبق قول به صحیح در خصوص نماز بیان نمودهاست. مرحوم نائین(ره) مفرماید: در خصوص نماز
و موضوع له نماز هیئت اتصالیه است و هیئت اتصالیه قائم به اجزاء و عارض بر آنها بوده و در تمام توان گفت مسمم

حالات و افراد نماز موجود مباشد. هیئت مذکور از ابتدای نماز شروع شده و تا انتهای نماز وجود دارد.

به نظر ایشان هیئت اتصاله از ادله قواطع مانند خنده که عمومیت داشته و تمام افراد نماز را شامل مشود، قابل استفاده است
که از آن به جزء صوری تعبیر مشود؛ یعن نماز دارای اجزاء ظاهری و جزء صوری که همان هیئت اتصالیه باشد است.

مؤید دیر این است که اگر شخص در وجود قاطع در اثناء نماز ش داشت، بقاء هیئت اتصالیه را استصحاب مکند.

علت اختصاص این قدر جامع به نماز این است که در سایر عبادات مسئله هئیت اتصالیه یا قاطع بودن ی عمل مطرح نیست.
بله در حج یا روزه مثلا خندیدن عنوان قاطع را ندارد. در سایر عبادات تنها عنوان مبطل مورد استفاده قرار مگیرد.

بررس قدر جامع مذکور

مرحوم نائین(ره) در اشال به قدر جامع مذکور مفرماید: اولا اگر از ادله قواطع در باب نماز ی امر وجودی قائم به اجزاء به
عنوان صورت اتصالیه استفاده مشد، این قدر جامع صحیح بود.

در حالکه اثبات شدهاست که از ادله قواطع امر وجودی قابل استفاده نیست بله مفاد ادله مذکور این است که خنده یا خوردن
حین نماز وجود نداشته باشد و تمام این امور عدم هستند.

ثانیاً سلمنا از ادله قواطع امری وجودی به نام هیئت اتصالیه بدست آید، اما به چه دلیل مگوئید این امر وجودی متعلق تلیف
قرار گرفتهاست؟! نهایت امر این است که بوئید ی از اجزاء نماز هیئت اتصالیه است اما نمتوان گفت این جزء موضوع له

صلاة است چون عین همین مطلب در سایر اجزاء نماز نیز باید بیان شده و مثلا بوئیم چون رکوع یا سجده جزء نماز است پس
موضوع له نماز رکوع یا سجده مباشد.[2] به نظر ما هر دو اشال بر این قدر جامع وارد است.

روش شارع در تشریع و تقنین

در فرمایش مرحوم نائین(ره) ی مطلب بسیار مهم در ارتباط با علم اصول وجود داشت که باید مقداری به آن پرداخته شود.



ایشان فرمود: اولا ملاکات مقدور ملف نیستند ثانیاً از ابتدای طهارت تا انتهای دیات دلیل وجود ندارد که شارع امری را
متوجه به ملاکات نموده باشد.

از کلام ایشان متوان استفاده نمود اولا شارع در تقنین روشمند عمل نمودهاست و ثانیاً روش شارع در تقنین یا تشریع را
استفاده نمود.

روش شارع چه به نحو خطابات قانون و چه غیر آن این است که متعلق تلیف را انجام یا ترک فعل از افعال ملف قرار
مدهد؛ مثلا مگوید نماز، روزه، حج و... واجب و مثلا خوردن گوشت خوک، س، میته و... حرام است. لذا در شریعت این

چنین نیست که شارع فرموده باشد ابتدا ملاکات را پیدا کرده و سپس از این ملاکات احام را بدست آورید.

بله در مواردی مانند قیاس منصوص العلة شارع علت و در مواردی مانند حرج شارع ضابطه را به دست ملف داده و
م‌فرماید: تعیین مصداق علت یا ضابطه با ملف است. اما این مطلب غیر از این است که شارع به بشر بوید در عبادات فلان
ملاک وجود دارد و بر اساس آن متوانید عبادت جدید مثل صلاة تراویح یا حم جدید اعم از وجوب یا حرمت را تشریع کنید.

البته مسلماً روشن است که طبق نظریه امامیه و معتزله احام تابع و ناش مفاسد و مصالح هستند؛ یعن اگر وجوب در شرع
وجود دارد مصلحت و اگر حرام در شرع وجود دارد مفسده موجود است.

در مقابل اکثر اهل سنت که اشعری هستند مگویند: احام تابع مفاسد و مصالح نبوده و ملاک در کار نیست یعن واجب آن
است که شارع آنرا واجب نموده و حرام آن است که شارع آنرا حرام نموده باشد.

اما این مطلب مسلم به این معنا نیست که طبق مبنای امامیه اگر در موردی مفسده وجود داشت حتما حم تحریم و اگر در
موردی مصلحت وجود داشت حتما حم وجوب در کار باشد چون این مسئله در اختیار شارع متعال است. پس این امان

وجود دارد که در مقام اثبات و در موردی مصلحت لزوم موجود باشد اما شارع آن مورد را واجب نرده باشد یا در موردی
مفسده لزوم وجود داشته باشد اما شارع آن مورد را حرام نرده باشد.

به بیان دیر قانون «الاحام تابعة للمفاسد و المصالح» به این معنا است که اگر در موردی وجوب وجود دارد حتماً مصلحت
باشد. مثلادر کار است، صحیح نم حتما وجوب ،در کلیه موارد وجود مصلحت لزوم س آن یعندر کار است. اما ع لزوم

در باب مسواک مصلحت لزوم وجود دارد اما شارع به جهت وجود مانع وجوب را نیاوردهاست.

لذا در بحث حسن و قبح عقل بیان شد که قاعده «کل ما حم به العقل حم به الشرع» ممنوع است. یعن هر چند ممن است
عقل مصلحت لزوم نزد خود را متوجه شود اما در عین حال ممن است مانع موجود را درک ننماید و به واسطه وجود آن

مانع شارع حم وجوب را ذکر ننموده باشد.

نته دیر در روش قانونگذاری شارع این است که شارع متعال مفرماید: بیان حرمت و وجوب تنها به دست من است نه
اینکه شارع ملاک را بیان نماید و ملف طبق آن ملاک احام را استخراج نماید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و ما يقال: من انّ المسبب التّوليدي إذا كان مغايرا ف الوجود للسبب كان الأمر كما ذكر من القول بالاشتغال، و اما إذا



كان متّحدا معه ف الوجود فنفس متعلّق التّليف يون مرددا بين الأقل و الأكثر و لا مانع من الرجوع إل البراءة حينئذ، فليس
الشّك ف حصوله إل وجه يرجع الشّك ف بب علالوجود مع الس ون متّحدا فب توليدي يون هناك مسب‏ء، إذ لا نعقل ان يبش

نفس متعلّق التّليف فتأمل.» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 73.
[2]. «نعم يمن ان يقال ف خصوص الصلاة، انّ المسم هو الهيئة الاتّصالية القائمة بالأجزاء المستشفة من أدلّة القواطع، و

لاة علجميع افراد الص لاة، لعموم أدلّة القواطع بالنّسبة إلجميع افراد الص وري محفوظة فر عنها بالجزء الصهذه الهيئة المعب
حسب اختلاف حالات الملّفين، و هذه الهيئة امر واحد مستمر يوجد بأول الصلاة و ينته بآخرها، و بهذا الاعتبار يجري فيه
الاستصحاب عند الشّك ف عروض القاطع، هذا. و لن الإنصاف: انّ ذلك أيضا لا يخلو عن إشال، لمنع ان يون هناك امر

لاة، و أدلّة القواطع لا يستفاد منها أزيد من اعتبار عدم تخلّل القواطع: من الالتفات و الوثبة و غير ذلك فقائم باجزاء الص وجودي
منع. هذا كلّه بناء عل ليف محلّو متعلّق الت ونه هو المسمقائم بالأجزاء، ف لاة، مع انّه لو سلّم انّ هناك امر وجوديأثناء الص

الصحيح...» فوائد الاصول، ج‏1، ص: 73 به بعد.


