
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۲ دی ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 47 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

(مرحوم امام خمین) طریقه پنجم

مرحوم امام (ره) در تصویر قدر جامع مفرماید: نماز ی مرکب اعتباری است و مرکبات اعتباری دو نوع هستند: الف‐
مرکب که کثرت و مواد در آن ملحوظ مشود و کثرت فان در وحدت نیست؛ مثل لفظ مجموع یا عشرة.

هر چند در لفظ عشرة لحاظ واحدی وجود دارد و به اعتبار آن مگوئیم این مجموعه دهتای، اما اجزاء و مواد آن که ده جزء و
کثرت باشند فان در هیئت و عنوان ده نیستند و لذا خود آنها ملحوظ مباشند. در این قسم از مرکبات اگر جزئ از آنها

مفقود شود هیئت نیز از بین خواهد رفت.

ب‐ مرکب اعتباری که اجزاء، مواد و کثرت فان در صورت و هیئت هستند؛ یعن همانگونه که ماده اول که به منزله فصل در
صورت بوده و در آن فان است، در مرکبات اعتباری نیز قسم داریم که کثرت فان در وحدت یا به تعبیر دیر مواد فان در

هیئت هستند.

در این قسم شیئیت مرکب اعتباری متقوم به هیئت و صورت که عرض اعتباری است بوده و قوام آن به مواد نیست  و مواد
فان در آن هیئت مباشند. مثلا ماشین زمانکه هئیت و صورت آن محفوظ باشد، ماشین است و تفاوت ندارد که ماده آن چه

فلزی است.

تفاوت دو قسم در این است که در قسم دوم اختلاف و تبدل یا زیادت و نقصان در مواد خلل به هیئت و صورت وارد نمکند
چون ملحوظ خود هیئت است. اما در قسم اول اگر ی جزء از بین برود هیئت نیز از بین خواهد رفت.

در قسم دوم چون مفروض این است که کثرت فان در وحدت بوده و ماده فان در هئیت و صورت است، ماده به نحو لابشرط
در آن أخذ شدهاست. البته لابشرط بودن قید نیست بله مقصود این است که لحاظ مادی خاص برای آن نشدهاست.

مرحوم امام (ره) در ادامه مفرماید: هیئت به دو گونه قابل تصور است: الف‐ گاه اوقات واضع برای هیئت تعین خاص را
مدنظر قرار دادهاست.

ب‐ گاه اوقات وضع در هیئت به نحو لابشرط است؛ مثلا دار، سیاره، بیت و... از این قبیل هستند یعن به محل خانه گفته
مشود که اولا مواد فان در هیئت باشند و ثانیاً هیئت و ماده به نحو لابشرط باشند یعن هر مادهای که در هیئت باشد تفاوت در

آن ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مثلا در هئیت خانه از این حیث تفاوت وجود ندارد که اجزاء خانه از خاک، سیمان، گچ و... باشند. یا اینکه خانه دو طبقه یا
سه طبقه یا ده یا بیست پنجره داشته باشد. این قبیل هیئات ی جامع عنوان دارند که در مورد خانه مگویند: محل است که

قابلیت برای سونت داشته باشد.

ایشان در ادامه مفرماید: صلاة ماهیت اعتباری متصله خاص است که اولا هم از لحاظ ماده و هم از لحاظ هیئت لابشرط
مانند ذکر، رکوع، سجود و.... در هیئت فان ن خاص وجود ندارد. ثانیاً مواد خاصدر هیئت و ماده آن تعی است؛ یعن

مباشند که بر میسور از این مواد نیز صادق است.

مانند ایستاده، خوابیده یا نشسته است و مراد از آن جامع عرض عرض دارد که هیئت فرماید: صلاة مانند دار هیئتسپس م
عبادت خاص مباشد.

ایشان سپس مفرماید: هر چند گفتیم شرط بر سه نوع است و فقدان هر کدام از اینها سبب بطلان نماز است، اما در عین حال
این شرائط دخیل در موضوع له و حقیقت صلاة نیستند؛ چون به صورت کل شرط از حقیقت مشروط خارج است و شرط،

شرط صحت ماهیت است نه از قیود موضوع ماهیت. لذا در موضوع صلاة تنها بحث از اجزاء آن مطرح مشود.

به بیان دیر ایشان در تصویر قدر جامع فرمود: مرکب اعتباری یا به این صورت است که مواد فان نیستند. یا به این صورت
است که مواد فان هستند. ی از انواع قسم که مواد فان هستند این است که هم مواد و هم هیئت لابشرط باشند. نوع دیر این

است که هر چند مواد لابشرط هستند اما هیئت لابشرط نیست. نوع دیر این است که هر چند هیئت لابشرط است اما مواد
لابشرط نیستند.

ادعای ایشان این است که شارع متعال بنابر حقیقت شرعیه یا بنابر عدم حقیقت شرعیه برای الفاظ عبادات معنائ را در نظر
گرفتهاست که از حیث مواد و هئیت لابشرط هستند نه به این معنا که برای آن معنای جامع عرض وجود ندارد بله مقصود از

صلاة عبادت خاص است که ی هیئت آن نشسته، هیئت دیر ایستاده و هیئت دیر آن خوابیده مّباشد.

از طرف دیر بر نمازی که فاقد یا واجد حمد یا تشهد باشد نیز صلاة اطلاق مشود چون از حیث مواد نیز لابشرط است. پس
محور در موضوع له اجزاء است و هر سه قسم شرط در موضوع له دخالت ندارند.

به عبارت دیر طبق مبنای ایشان اولا تنها باید اجزاء در نظر گرفته شود. ثانیاً اجزاء هیئت عرضیه دارند. ثالثاً اجزاء فان در
هیئت هستند. رابعاً اجزاء و هیئت لابشرط هستند.[1]

وجود نقض نسبت به طریقه پنجم

مرحوم والد ما (ره) نسبت به کلام مرحوم امام (ره) مفرماید: این قدر جامع تنها در ی مسئله صحیح نیست و آن هم مسئله
نماز غرق است که مرحوم امام (ره) نیز این مسئله را پذیرفته و مفرماید: اطلاق صلاة به نماز غرق از قبیل توسع و مجاز

است.[2] این مطلب در کتاب تهذیب الاصول نیز ذکر شدهاست.

اما عجیب است که در مناهج الاصول که به قلم شریف مرحوم امام (ره) مباشد این استثناء و استدارک ذکر نشدهاست.



بررس عبارت مرحوم امام خمین (ره) در کتاب تهذیب الاصول

که مرحوم امام (ره) در ابتدای بحث صحیح و اعم فرمود را به عنوان مقدمه برای این بحث یعن در کتاب تهذیب الاصول مطلب
تصویر قدر جامع قرار دادهاست.

مرحوم امام (ره) فرمود: صحت و فساد از اموری هستند که عارض بر وجود مشوند؛ یعن مگوئیم این وجود صحیح یا فاسد
برای افراد نماز تصور نمائیم که بر تمام که بحث ما در موضوع له این است که قبل از مرحله وجود قدر جامعاست؛ در حال

مصادیق نماز صادق باشد.

لذا ایشان فرمود: اینکه مرحوم آخوند (ره) مفرماید: صحت و فساد دو امر اضاف هستند یعن نسبت به ی امر صحیح و
نسبت به امر دیر فاسد است، صحیح نیست. البته به نظر ما این کلام مرحوم امام (ره) محل نظر بود که در محل خود ذکر شد.

به بیان دیر آیا صحت و فساد از عوارض وجود است و قدر جامع قبل از مرحله وجود تصویر نمائیم یعن قبل از اینکه صلاة
در عالم خارج موجود شود، برای افراد آن از لحاظ کم و کیف قدر جامع تصویر نمائیم؟!

اما در مورد ارتباط بحث مذکور و مسئله محل بحث چنین به نظر مرسد این دو مسئله ارتباط به یدیر ندارند و آن بحث
مقدمه برای این بحث نیست؛ یعن چه صحت و فساد اضاف باشند یا خیر یا نسبت بین آنها تساوی باشد یا خیر، در تصویر

قدر جامع نقش ندارد.

اما مطلب که از مرحوم امام (ره) در مورد صحت و فساد ذکر شد، مربوط به اصل ورود به بحث صحیح و اعم است. ایشان
فرمود: اصل این نزاع که آیا الفاظ عبادات برای صحیح یا اعم از صحیح و فاسد وضع شدهاست اشتباه است چون صحت و

فساد در مرحله موضوع له راه ندارند و اینها مربوط به وجود خارج هستند.

از طرف دیر هر چند اگر شرائط نباشند نماز صحیح نیست اما از طرف دیر یقین داریم که شرائط در موضوع دخالت ندارند.
لذا تصویر نزاع چنین است که آیا صلاة برای فعل تام الاجزاء وضع شدهاست یا خیر؟! نه اینکه بوئیم آیا صلاة برای صحیح یا

اعم وضع شدهاست.

به عبارت دیر در ابتدای بحث صحیح و اعم مرحوم آخوند (ره) فرمود: صحیح یعن تام اما مرحوم امام (ره) فرمود: میان
صحیح و تام تفاوت وجود دارد. صحت و فساد از عوارض وجود هستند مثل اینکه اگر میوه سالم باشد صحیح است یا اگر

بدن انسان سالم باشد صحیح است اما اگر در آن اشال باشد فاسد است.

اما در مسئله بحث قصد داریم ببینم قبل از وجود به چه فعل صلاة اطلاق مشود؟! البته به نظر ما نسبت به تمام فرمایشات
ایشان مناقشه وجود داشت. چنین به نظر مرسد هیچکدام از این مباحث مقدمیت برای مبنای ایشان در تصویر قدر جامع

ندارد.[3]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «التحقيق ف تصوير الجامع: إذا عرفت ذلك، فاعلم أنّ المركبات الاعتبارية الت عرضتْها وحدةٌ ما عل قسمين: أحدهما: ما
يون الثرة فيها ملحوظة كالعشرة و المجموع، فإنّ العشرة و إن لوحظت واحدة‐ فتون مقابل العشرتين و العشرات و



بفقدان جزء منها، فلا يصدق العشرة و لا المجموع إلا لفقَد المثلها ي ثرة فيها ملحوظة، و كذا المجموع، و فال نهما‐ لمفرد
عل التام الاجزاء. و ثانيهما: ما تون الثرة [فيه‏] فانية ف الوحدة و الهيئة فناء المادة ف صورتها، فف مثلها تون شيئية

ية أو الحقيقية‐ لا بمادته، و تون المادة فانية المركب الاعتباري بصورته‐ الت ه الهيئة العرضية الاعتبارية، لا الصورة الجوهر
،ذائب الة المركلها‐ بشيئي رضاختلافٍ ع أي ‐المواد اختلاف ة متّحدة معها؛ و لهذا لا يضرقائمة بالماد الهيئة، و ه ف

فالسيارة سيارة ما دامت صورتها و هيئتها محفوظة من أي فلز كانت مادتها، فالمادة مأخوذة بنحو اللابشرط و العرض العريض،
لا بمعن لحاظها كذلك؛ فإنّه يناف اللابشرطية، بل بمعن عدم اللحاظ ف مقام التسمية إلا للهيئة و المواد فانية فيها...» مناهج

الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 155 به بعد.
[2] اصول فقه شيعه، ج‏2، ص: 100.

[3] «المختار ف تصوير الجامع‏: و أما المختار: فيتوقّف بيانه عل تقديم مقدّمة: و ه أنّ محطّ البحث للأعلام إنّما هو تصوير
جامع كلّ قابل الانطباق عل الأفراد المختلفة‐ كيفاً و كماً‐ فحينئذٍ مرتبة فرض الجامع متقدّمة عل مرتبة عروض الصحة و

الفساد عليه؛ لما عرفت سابقاً من أنّهما من عوارض وجود العبادات خارجاً. و توهم كونهما من الامور الإضافية؛ بحيث يجوز أن
«...كما مر ،ة و بينهما تقابل التضادون ماهية صحيحة من حيثية و فاسدة من اخرى، كما ترى! بل هما من الامور المتضادت

تهذيب الأصول، ج‏1، ص: 106 به بعد.


