
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۶ دی ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 44 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

تفاوت نظریه مرحوم آخوند (ره)  و مرحوم محقق اصفهان(ره)

چند تفاوت میان نظریه مرحوم آخوند (ره)  و مرحوم اصفهان (ره)  وجود دارد:

تفاوت اول: از عبارات مرحوم آخوند (ره)  چنین استفاده مشود که ایشان به دنبال جامع مقول ذات یا جامع عنوان (تعبیر
ذات ینتزع در کلام ایشان اشاره به این جامع دارد) است. البته اکثر شارحین کفایه نظریه مرحوم آخوند (ره)  را بر جامع مقول

یا ماهوی حمل نمودهاند.

در مقابل مرحوم اصفهان (ره)  مفرماید: مقصود ما از جامع، نه جامع ذات و نه جامع عنوان عرض است؛ بله به نظر
ایشان شق سوم مطرح است.

تفاوت دوم: مرحوم آخوند (ره)  مفرماید: هر چند جامع در کار است اما عنوان یا اسم آن برای ما معلوم نیست. در مقابل
مرحوم اصفهان (ره)  مفرماید: مول از ابتدا موضوع له لفظ صلاة را به نحو مبهم لحاظ نموده و فرمودهاست: موضوع له لفظ

صلاة امری عبادی و مبهم مباشد.

لذا گفتیم برخلاف آنچه در فلسفه بیان شدهاست که تشی تقریباً بالاتفاق در مراتب وجود دارد و برخ اکابر در ماهیت نیز
قابل به تشی هستند، اما مرحوم اصفهان (ره)  شق سوم در باب تشی ایجاد نمودهاست که همان تشی در مفهوم

مباشد.

تفاوت سوم: طبق مبنای مرحوم اصفهان (ره)  تنها نیاز به معرف داریم ولو امان دارد این معرف از آثار نباشد؛ مثلا نماز آن
است که در اوقات پنجگانه مطلوب باشد و مطلوبیت در اوقات پنجگانه از آثار نماز نیست.

اما طبق مبنای مرحوم آخوند (ره)  باید به سراغ آثار مانند نه از فحشاء و منر یا معراجیت برای مومن رفته و از طریق این اثر
واحد به موثر واحد برسیم.

به بیان دیر مرحوم اصفهان (ره)  مفرماید: چون موضوع له و معنا مبهم است نیازمند معرف هستیم که مختص به همان
موضوع له خاص مباشد؛ مثلا مطلوبیت در اوقات پنجگانه تنها اختصاص به نماز دارد و برای روزه معرف دیری باید در نظر

گرفت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ادامه بیان بررس کلام مرحوم محقق اصفهان (ره) توسط مرحوم محقق خوئ(ره)

اشال سوم: مرحوم خوئ (ره)  در مورد قیاس خمر به صلاة توسط مرحوم اصفهان (ره)  اشال داشته و مفرماید: این
قیاس مع الفارق است.

که داشته باشد، جامع عنوان بو و طعم ،ال اینکه خمر از هر چه مانند عنب، تمر و... که تولید شود یا هر رنبیان اش
عرض به نام إسار دارد که معنای خمر همان مایع مسر مشود. اما در باب صلاة جامع عنوان وجود ندارد.

به نظر ما این اشال وارد نیست چون قیاس مرحوم اصفهان (ره)  از این جهت نیست. بله قیاس ایشان در جهت وجود ابهام
در هر دو مفهوم است؛ یعن خمر ماهیت واقعیه خارجیه است که به لحاظ عوارض در آن ابهام وجود دارد.

لذا همانگونه که در ماهیت واقعیه از جهت عوارض و طواری ابهام وجود دارد، در ماهیت جعلیه ابهام در خود آنها مباشد و
بحث از عوارض و طواری در آنها مطرح نیست.

اشال چهارم: بحث در جامع و متعلق برای امر است یعن در «أقیموا الصلاة» باید دید متعلق برای امر چیست؟ در حالکه
شما جامع را تصور نمودهاید که قابلیت برای تعلق امر ندارد؛ به این معنا که «أقیموا الصلاة» یعن ی امر مبهم واجب است

در حالکه چنین معنائ صحیح نیست و عرف از این معنا متوجه چیزی نمشود.

این قبیل اوامر قابلیت امتثال ندارند؛ چون متعلق امر مول .را انجام بده کنم عملوید: من امر مبه عبد ب مثل اینکه مول
حیم باید به گونهای باشد که عرف متوجه آن شود.

پس ایشان باید بفرماید: صلاة برای مقداری از اجزاء یا ارکان رئیسیه (قیام، رکوع، سجده و...) نماز وضع شدهاست که در این
صورت عرف متوجه این مفهوم شده و متواند آنرا انجام دهد.[1]

بررس کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

در اشال که مرحوم خوئ (ره)  به مرحوم آخوند (ره)  داشت ایشان فرمود: قدر جامع تصور شده توسط مرحوم آخوند (ره)
عرف نیست و ما گفتیم این مسئله ارتباط به عرف ندارد. همان اشال در مسئله محل بحث نیز مطرح مشود.

توضیح مطلب اینکه اگر حقیقت متشرعه بپذیریم به این معنا است که خود شارع جامع را در نظر گرفتهاست. در صورت عدم
پذیرش حقیقت شرعیه نیز مگوئیم شارع در قدر جامع این را به صورت مجازی استعمال نموده که اختراع معنای مجازی نیز به

دست شارع است و عرف در آن نقش ندارد.

بله ایشان فرمود: متعلق امر باید توسط عرف درک و فهم شود که حرف صحیح است. اما مرحوم اصفهان (ره)  فرمود: شارع
باید برای این لفظ مبهم، معرف و علامت ذکر نماید.

کلام مرحوم والد معظم(ره)

نظیر این اشال در کلام مرحوم والد ما (ره)  نیز ذکر شدهاست. ایشان تتمهای به این مضمون نیز دارند که شارع معرف و
علامت را هنام که «أقیموا الصلاة» را ذکر نموده نمآورد؛ لذا این معنا در هنام آمدن امر، مورد فهم عرف نیست.[2]



چنین به نظر مرسد این اشال به مرحوم اصفهان (ره)  وارد است؛ یعن در اولین استعمال صلاة یا صوم توسط رسول
اکرم(صلالهعليهوآله)، در ذهن مردم معنائ غیر از معنای لغوی و بدون در نظر گرفتن معرف وجود داشتهاست. شارع نیز این

معنا را بدون معرف ذکر نمودهاست.

به بیان دیر این چنین نبودهاست معنای مبهم با معرف در ذهن مردم وجود داشتهاست؛ بله معنای کل نماز یعن عمل عبادی
که مشتمل بر اجزاء شرائط باشد نزد ایشان معین بودهاست.

پس مردم همان معنائ که در شرائع سابق وجود داشتهاست را از این لفظ متوجه شده مشدند. متفاهم عرف از آن در شریعت
اسلام نیز همان معنا با تغییر در اجزاء و شرائط بودهاست. نه اینکه لفظ معنای مبهم به همراه معرف در شرائع سابق داشتهاست

که همین معنای مبهم به همراه معرف در شریعت ما نیز ابقا شده باشد.

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) و بررس آن

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در این بحث نظریه مرحوم اصفهان (ره) پذیرفته و تمام اشالات مرحوم خوئ(ره) را
پاسخ دادهاند.

کمیت مبهم یعن (ره) مفهوم (ره) نیز مانند مرحوم اصفهان فرماید: مرحوم خوئ(ره) م ایشان در دفاع از مرحوم اصفهان
از اجزاء را مطرح نمودهاست و این مفهوم نیز مورد فهم عرف نیست.[3]

به نظر ما این اشال به مرحوم خوئ (ره) وارد نیست؛ چون کمیت از اجزاء به این معنا است که هر چند خصوصیات این
اجزاء را نمداند اما مداند این عمل عبادی اجزائ مثل ارکان دارد. لذا عنوان ابهام بر این مفهوم صادق نیست.

ادامه بیان بررس کلام مرحوم محقق اصفهان (ره) توسط مرحوم محقق خوئ(ره)

اشال پنجم: مرحوم اصفهان (ره) فرمود: قدر جامع مدنظر ما هم طبق مبنای صحیح و هم طبق مبنای اعم مطرح مشود؛ به
این بیان که اگر برای معرف فعلیت ـ ناه بالفعل نماز صحیح است ـ قائل شدیم مفید برای مبنای صحیح است و اگر برای

معرف اقتضاء ـ ناه اقتضائ شامل نماز فاسد نیز مشود‐ قائل شدیم مفید برای مبنای اعم خواهد بود.

مرحوم خوئ (ره) م‌فرماید: اگر نماز بخواهد ناه بالفعل باشد، نیاز به قصد قربت و عدم وجود مزاحم اهم دارد. لذا در فعلیت
شرائط دخالت دارد که این شرائط مسلم در موضوع له لفظ صلاة دخالت ندارد؛ پس بالفعل بودن اختصاص به افراد صحیح

ندارد.[4]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) و بررس آن

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در دفاع از مرحوم اصفهان (ره) مفرماید: چرا تنها مسئله فعلیت را مطرح نمودهاید در
حالکه به مسئله اقتضا نیز باید پرداخت.

توضیح مطلب اینکه اگر بوئیم نه از فحشاء به نحو اقتضا است هم برای مبنای صحیح و هم برای مبنای اعم مفید خواهد بود.
اقتضا به این معنا است که هر چند قصد قربت یا عدم وجود مزاحم اعم در مسم دخالت ندارد، اما این فعل صحیح بوده و اثر



بر آن مترتب است به این شرط که به آن قصد قربت یا شرائط منضم شود.

به بیان دیر هر چند در موضوع له نمازهای صحیح قصد قربت وجود ندارد، اما باید مشتمل بر سایر شرائط صحت از قبیل
اجزاء، شرائط و ارکان باشد. زمانکه این شرائط وجود داشت و قصد قربت به آن ضمیمه شد، فعل مَشود.

هر چند مرحوم اصفهان (ره) این مطلب را در بحث دیر ذکر نمودهاند، اما ایشان در تصور قدر جامع فرمود: بنابر فعلیت
معرف، معرف مذکور قدر جامع بین افراد صحیح است پس اشال مرحوم خوئ (ره) به ایشان وارد مّباشد چون قدر جامع

طبق فعلیت معرف وجود ندارد.[5]

کلام مرحوم امام خمین(ره)

اشال ششم: مرحوم امام (ره) مفرماید: با مطرح شدن مسئله تشی باید میان صدق لفظ صلاة بر نماز دو، سه یا چهار
رکعت تفاوت وجود داشته باشد. کما اینکه در مسئله تشی در وجود گفته مشود وجود در خدای تبارک تعال با وجود در

ممنات تفاوت داشته و اختلاف مراتب وجود دارد.

در حالکه صدق لفظ صلاة بر افراد به نحو تواط و تساوی است؛ یعن لفظ صلاة همانگونه که بر نماز چهار رکعت تام اطلاق
مشود، بر نماز وتیره یا نمازی که تنها به ی اشاره است نیز اطلاق مشود.

ی(ره) از لحاظ ثبوت موفق به مطرح نمودن مسئله تش هر چند مرحوم اصفهان ال نیز وارد است؛ یعنبه نظر ما این اش
شد، اما در مقام اثبات و استعمال صدق لفظ صلاة بر افراد عل السویه بوده و مش نیست.[6]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و من هنا يظهر بطلان قياس المقام بمثل كلمة «الخمر» و نحوها مما هو موضوع للعنوان العرض، دون الذات. عل أن
اللام ف هذه المسألة كما مر انما هو ف تعيين مسم لفظ ال «صلاة» الّذي هو متعلق للأمر الشرع، لا ف تعيين المسم كيف
الت ون متعلق الأمر، بل المتعلق له هو نفس الاجزاء المتقيدة بقيود خاصة، فانها هما كان، و من الظاهر ان الجامع المزبور لا ي

واجدة للملاك الداع إل الأمر بها، كما لا يخف. و من هنا كان المتبادر عرفاً من لفظ ال «صلاة» هذه الاجزاء المتقيدة بتلك
الشرائط لا ذلك الجامع. و من الغريب انه‐ قده‐ قال: ان العرف لا ينتقلون من سماع لفظ ال «صلاة» إلا إل سنخ عمل مبهم إلا

من حيث كونه مطلوباً ف الأوقات المخصوصة» كيف فان العرف لا يفهم من إطلاق لفظ ال «صلاة» إلا كمية خاصة من
الأجزاء، و الشرائط الت تعلق الأمر بها وجوباً، أو ندباً، و ف الأوقات الخاصة، أو ف غيرها، و من هنا كان إطلاق لفظ ال

«صلاة» عل صلاة العيدين و صلاة الآيات إطلاقاً حقيقياً من دون إعمال عناية أو رعاية علاقة.» محاضرات ف أصول الفقه (
طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 154 و 155.

[2]. اصول فقه شيعه، ج‏2، ص: 89.
[3]. ««فقد عرفت وجود نحو ثالث من المفاهيم ليس من المفاهيم المقولية و لا العنوانية، و هو مفهوم مركب، و لا مجال لإناره

بل نفس السيد الخوئ يلتزم بنظيره ف الجامع الأعم. و عليه فلا دوران بين الجامع الحقيق و المقول و بين الجامع العنوان، بل
هناك شق ثالث و هو الجامع المبهم، و هو ينطبق عل الافراد انطباق الل عل الفرد، نظير الصورة الناشئة من الشبح، إذ ليست

ه بصورة عنوانية و لا مقولية لعدم تميز الشبح ك يخترع له صورة كذلك.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 224.
[4]. «و (اما الرابع) فيرد عليه ما تقدم من أن النه عن الفحشاء إنما يترتب فعلا عل ما يتصف بالصحة بالفعل، و هو غير
المسم قطعاً، فلا يمن ان يون ذلك جامعاً بين الافراد الصحيحة. و قد تلخص من جميع ما ذكرناه ان الجامع بين الأفراد



الصحيحة أما انه غير معقول أو هو معقول و لن اللفظ لم يوضع بإزائه.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1،
ص: 155.

[5]. «لان المأخوذ هو النه اقتضاء لا فعلا، لن بنحو خاص، و هو ما أشرنا إليه من ان الصحيح ما ترتب عليه الأثر لو انضم
إليه قصد القربة و نحوه من الشرائط الت لا يمن أخذها ف متعلق الأمر، و عليه فينحصر هذا الجامع بخصوص افراد الصحيح،

لأن الفاسد لا يترتب عليه الأثر و لو انضم إليه قصد القربة و غيره، فلاحظ ما تقدم يتضح لك الحال و اما ما ذكره ف ضمن كلامه
من إشال لزوم الترادف بين الصلاة و العمل المبهم. فيدفعه: ان المقصود بالعمل المبهم ليس هو مفهومه، بل هذا العنوان أخذ

مشيرا إل امر واقع مبهم، و هو عدة اجزاء فصاعدا القابل للانطباق عل الثير و القليل.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 224.
[6]. مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 153.


