
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۰۵ دی ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 42 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در مسئله 45 تحریر الوسیله و در این فرع است که اگر کس استطاعت نداشت و ی حج استحباب را انجام داد و بعداً
مستطیع شد فقها به اتفاق قائلند که حج بر او واجب است. مرحوم سید مفرماید: این قول مشهور که قائل به عدم اجزاءند غیر

از اجماع دلیل ندارد و از دنباله عبارت مرحوم سید استفاده مشود که ایشان مخواهد در این اجماع خدشه کند.

امام خمین(قده) در تعلیقه خود در عروه اشالشان به مرحوم سید این است که اگر دلیل غیر از اجماع هم نباشد، مر اجماع
دلیل نیست؟ همین اجماع را دلیل قرار مدهیم و قائل به عدم اجزاء است. ما در دفاع از مرحوم سید عرض کردیم که ایشان

مخواهد اجماع را خراب کرده و از دلیلیت ساقط کند به این بیان که این اجماع «مبن عل تغایر الواجب و المستحب»، این
اجماع مبتن بر ی مبنا است و آن اینکه بین حج واجب و استحباب ماهیةً تغایر است، اما سید(قده) مگوید ما این مبنا را

قبول نداریم و چون قائلیم به اینه حج واجب و حج مستحب اتحاد در ماهیت دارد، لذا این اجماع برای ما اعتباری ندارد.

در حقیقت نظیر آنچه مشهور قائلاند که اگر اجماع مدرک شد و ی فقیه در آن مدرک خلل را ایجاد کرد و مناقشهای کرد آن
اجماع به درد او نمخورد، اینجا گویا مرحوم سید این روش را برگزیده که این اجماع در اینجا «مبن عل تغایر الواجب و

المستحب» و این مبنا در نظر ما مرحوم سید مخدوش است. البته در مسئله عدم اجزاء هم قائلین به اتحاد ماهیت قائل به عدم
اجزا هستند و هم قائلین به تغایر. بنابراین مرحوم سید مگوید: اجزاء ی مبنا دارد و آن هم مسئله تغایر است که البته ما این را

قبول نردیم، عدم اجزاء ی مبنا دارد آن هم تغایر است، ما گفتیم نه تغایر و نه عدم تغایر، هیچ ربط به اجزاء و عدم اجزاء
ندارد.

مطلب دوم مرحوم سید این بود که ایشان ما نحن فیه را به مسئله صب تشبیه کردند، اگر صب در اول وقت ی نماز ظهر
مستحب خواند و بعد در اثناء وقت بالغ شد، مرحوم سید فرمود: چطور اینجا همه قائلاند به اینکه همان نماز ظهر مستحب را

که خوانده کاف است و بعد از بلوغ در وقت اعاده لازم ندارد، در ما نحن فیه نیز همینطور است. در ادامه به مطلب از مرحوم
والد ما و مطلب دیری از محقق عراق(قده) باید اشاره کنیم.

دیدگاه برگزیده

به نظر ما نه اجزاء و نه عدم اجزاء ربط به تغایر و اتحاد ماهیت ندارد. سید(قده) ی ملازمهای قائل است «من یقول بالاتحاد
یقول بالاجزاء و من یقول بالتغایر یقول بعدم الاجزاء» و اصل این کبری را پذیرفته و بعد خودش مگوید: چون من قائل به اتحاد

هستم باید مسئله اجزاء را بپذیرم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تفاوت باب صلاه با حج

پرسش که در اینجا مطرح مشود آن است که چه فرق بین صلاة و حج است؟ فقها در باب صلاة گفتهاند: اگر صب «اذا دخل
الوقت و صلّ ندباً، ثم بلغ» دیر نیاز به اعاده ندارد، آنجا هم «اقیموا الصلاة» داریم آیا بعد از اینه این بالغ شد «اقیموا

الصلاة» به او تعلق نمگیرد؟ سخن فقها (که ی از اشالات که بر سید بود) این است که در اینجا اصلا کاری به اجماع نداریم
و دلیل هم منحصر به اجماع نیست، بله مگوئیم این شخص تا قبل الاستطاعة، «له عل الناس حج البیت من استطاع»

شاملش نبود، حال قبلش ده تا حج مستحب هم انجام داده، داده باشد! بعد که مستطیع مشود این آیه به او توجه پیدا مکند.

سؤال این است که در باب صلاة نیز این صب بعد از اینکه بلوغ پیدا مکند تازه «اقیموا الصلاة» به او توجه پیدا مکند، پس
چرا فقها در باب صلاة این حرف را نمزنند، اما در باب حج مگویند وقت مستطیع شد آیه مگوید «من استطاع» باید حج

برود هرچند قبلا ده حج مستحب هم انجام داده باشد؟

دیدگاه والد معظَّم(قده)

مرحوم والد ما در پاسخ از این پرسش مفرماید: خطاب «اقیموا الصلاة» عام است؛ هم شامل بالغین مشود و هم غیر بالغین.
شود، ولنم متوجه صب لیف الزامر تداریم و دیما الزام را برم («یحتلم حت رفع القلم عن الصب» یعن) با حدیث رفع

معنایش این نیست که «اقیموا الصلاة» شامل صب نشود، کسان که قائل به مشروعیت عبادات صب هستند اصلا مهمترین
دلیل اینها اطلاق ادله عبادات است، مگوئیم چرا برای صب نماز مستحب است، روزه مستحب است؟ ادله اطلاق دارد، اقیموا

الصلاة، نه اینه صلاة را فقط به بالغین خطاب کند، ندارد ایها البالغین بر شما نماز واجب است، این خطابش به جمیع است
چه بالغین و چه غیر بالغین.

بنابراین ادله عبادات اطلاق دارد و شامل بالغ و غیر بالغ مشود، نسبت به صب حدیث رفع الزام را برمدارد مگوید بر بچه
گوئیم اگر صباست لذا م تش باقاست و عبادی شود اما ملاکش باقتواند ترک کند، الزام از او برداشته مالزام نیست و م
این عبادت را انجام داد (روی قول مشهور) و این عبادتش تمرین نیست، بله این مشود ی عمل مستحب، عرض کردم تمام

نمازهای واجب که ما مخوانیم اگر صب خواند بعنوان المستحب و بعنوان الممدوح تلق مشود.

حال ی فارق را بین البلوغ و الاستطاعه مطرح مکنیم این فارق اگر تثبیت شد تفی بین المسئلتین روشن مشود که چرا
ه علدر اینجا اعاده لازم است؟ در باب حج شارع از اول فرموده «ل شود اعاده لازم نیست ولکه در وقت بالغ م در جای
الناس حج البیت من استطاع»، همه این فرمایش مرحوم والد ما اثبات فرق بین البلوغ و الاستطاعه است، ادله مقید به بلوغ

گوید اگر مستطیع شد باید حج انجام بدهد؛ یعنقیدی به نام استطاعت دارد که م دلیل حج، اما این دلیل حج ی نیست حت
آدم که مستطیع نیست «له عل الناس حج البیت» شامل او نمشود و لذا اگر قبل از موقفین بالغ شد مجزی است. بنابراین

در باب «اقیموا الصلاة» اگرچه این شخص بالغ نیست، اما این صب وقت نماز مخواند «اقیموا الصلاة» را امتثال مکند، لذا
مگویند عبادات صب مشروعیت دارد.

برای مشروعیت عبادات صب چند دلیل در محل خودش ذکر مکنند که مهمترین آن همین اطلاق ادله عبادات است، ادله
عبادات اطلاق دارد و وقت اطلاق داشت صب وقت نماز خواند «اقیموا الصلاة» را امتثال مکند، اما اگر غیر مستطیع حج

انجام داد، چه چیزی را امتثال مکند؟! در اینجا چون امتثال موضوع ندارد چیزی را امتثال نرده است، اما وقت مستطیع شد
و توجه به این پیدا مکند، حال زمان امتثال فرا مرسد و الآن باید امتثال کند، پس بین عنوان مستطیع و بین عنوان بلوغ این

فرق وجود دارد و بر اساس همین فرق است که در باب نماز اگر صب در اثناء وقت بالغ شد مگوئیم دیر نیازی به ترار
ندارد، اما این شخص که حج استحباب عن غیر استطاعة انجام داده و بعد مستطیع شد باید حجش را انجام بدهد.



نته شایان ذکر آن است که در باب «لاحرج» فقیهان همانند امام خمین(قده) و مرحوم والد ما معتقدند که «لاحرج» اصل
تلیف را برمدارد نه فقط الزامش را، لذا آنجا قائل به عزیمت هستند نه رخصت. رخصتها مگویند: فقط الزام را بردارید، اما

در حدیث رفع ایشان مفرماید حدیث رفع قلم تلیف و الزام را برمدارد و به تبع آن قلم مؤاخذه را؛ یعن صب روز قیامت
برای ترک نماز مؤاخذه نمشود.

بنابراین در مورد حدیث رفع مگویند «رفع القلم» یعن رفع الزام، یعن قلم تلیف، تلیف هم یعن الزام و آنچه آثار این الزام
است مثل عقاب را برمدارد، اگر صب نماز را ترک کرد استحقاق عقاب ندارد، اما «اقیموا الصلاة» مقید به بلوغ نیست و هر

النمازش را بخواند، چه بالغ و چه غیر بالغ، چه مرد و چه زن. مجنون هم همینطور است، مجنون ادواری اگر باشد اش کس
ندارد، منته در زمان که در حال جنون است مثل این است که در حال خواب است و فعلش کالعدم است.[1]

دیدگاه محقق عراق(قده)

مرحوم عراق درباره تنظیری که مرحوم سید بیان کرده مفرماید: «و ما افید من التنظیر بعبادة الصب إنما یتم عل فرض کون
البلوغ شرط فعلیة الوجوب لا مصلحته»؛ در صورت این تنظیر تمام است که ما بلوغ را شرط فعلیت وجوب بدانیم نه شرط
ملاک و شرط مصلحت. فعلیت وجوب یعن اگر بالفعل بخواهد واجب باشد و این وجوب فعل توجه پیدا کند این باید بالغ

باشد، اما شرط مصلحتش نیست؛ یعن با قطع نظر از بلوغ این نماز برای غیر بالغ هم مصلحت دارد.

بعد مفرماید: «کما هو مقتض الوجوه ف شرعیة عبادة الصب»؛ بعض از ادلهای که در مشروعیت عبادت صب هست این
اقتضا را دارد، مثل اینکه ی از ادله مهم در مشروعیت عبادات صب اطلاق ادله عبادات است؛ زیرا اطلاق ادله عبادات

مگوید: بلوغ شرط فعلیت وجوب است نه شرط مصلحت و ملاک، «و الا فبمقتض بعض الوجوه الاخری»؛ بعض از ادلهی
دیر مشروعیت عبادات روی مسئله ملاک مآید، «فلا نسلم کفایة عمل الصب ف وقته و احرامه عن الواجب».[2]

نتیجه این شد که محقق عراق(قده) هم مفرماید بعض از ادلهای که در مشروعیت عبادات صب اقامه کردند، از آن استفاده
این عبادت را اگر صب شرط همان الزام است، اما شرط ملاک نیست؛ یعن ت الوجوب است؛ یعنشود که بلوغ شرط فعلیم

انجام بدهد همان ملاک در آن وجود دارد که اگر بالغ انجام بدهد.

جمعبندی بحث و دیدگاه برگزیده

باید دید سؤال از کجا شروع شد؟ سؤال از اینجاست که بالاخره فقها چرا در باب نماز (که بچه نماز ظهر مستحب را داخل وقت
خوانده و الآن بالغ شد) مگویند لازم نیست که نماز ظهر را اعاده کند و قائل به إجزاء مشوند، اما در مستطیع مگویند اگر

حج استحباب انجام داد بعد مستطیع شد باید اعاده کند و حج را مجدداً انجام بدهد.

اولین مطلب که باید توجه داشت آن است که وقت م‌گوییم بلوغ شرط برای تلیف است، بلوغ را به عنوان قید برای این
خطابات قرار مدهیم؛ یعن شما با همین ادله مانند «رفع القلم عن الصب»[3] بلوغ را قید قرار مدهیم؛ چون آنچه دلالت بر

شرطیت بلوغ دارد، همین ادله است و ما ی روایت خاص نداریم که «اذا کان بالغاً»، همین ادلهای که قلم را از صب برداشته
با این ادله به میدان مآئیم. مبنای خود ما در حدیث رفع این است که قلم تشریع برداشته شده؛ یعن وقت مگوید: «رفع القلم»

نه قلم تلیف الزام فقط، بله اصلا قلم تشریع برداشته شده است.

به نظرم مرسد که محقق نائین(قده) نیز همین مبنا را دارد نه اینکه بوئیم فقط قلم الزامیات، لذا نمگوئیم رفع القلم مگوید



تالیف الزام و مؤاخذه روز قیامت برداشته شد. مخصوصاً به تنظیری که «عن المجنون حتّ یفیق»، آن هم همینطور است،
یا در «عن النائم حت یستیقظ»، چطور متوانیم قائل شویم که فقط قلم الزام برداشته شده؟! نه، قلم تلیف برداشته شده است.

البته در بحث حدیث رفع ادله محم آورده و گفتیم: اولا ی بحث اینجا وجود دارد که رفع حقیق است یا ظاهری؟ و بحث
دوم این است که مراد از این قلم چیست؟ شیخ انصاری(قده) و مشهور مگویند: قلم مؤاخذه است، رفع القلم یعن قلم مؤاخذه
برداشته شد. مبنای ما این است که اصلا قلم تشریع برداشته شد، وقت این چنین است این حدیث رفع تقیید مزند. لذا تعجب

است که فقها برای مشروعیت عبادات صب به اطلاق ادله عبادات تمس مکنند و حال آنکه حدیث رفع حاکم بر همه
اینهاست، بالاتر از تقیید و تخصیص است، حومت دارد.

به بیان دیر؛ حدیث رفع تمام ادله عبادات را تفسیر مکند، مثلا «کتب علیم الصیام» مربوط به بالغین است، برخ اینجا
مسئله انصراف را مطرح کردند که «اقیموا الصلاة» انصراف به بالغ دارد و حال آنکه نیازی به انصراف نداریم، باید دید مفاد

حدیث رفع چیست؟ اگر بوییم مفاد حدیث رفع فقط رفع قلم مؤاخذه است، مگوئیم پس ترک نماز مؤاخذهاش از صب برداشته
شد، ترک روزه مؤاخذهاش برداشته شد، اما مشروعیتش، ملاکش، به قوت خودش باق مماند.

اما به نظر ما حدیث رفع حت احام وضعیه هم برمدارد، منته آنجا گفتیم آنچه شارع آورده متواند بردارد، شارع وجوب
نماز را آورده تشریعش برداشته مشود، وجوب روزه را آورده برداشته مشود، اما ضمان ی امری نیست که شارع آورده

باشد، بله ی امر عقلائ است، اگر ی بچه ی ساله هم مال را از بین ببرد عقلا مگویند آن ضامن است، ول باید جبران
کند. لذا آنجا مگوئیم رفع یعن آنچه وضعش به ید شارع است رفع مشود.

بنابراین باید دید مبنای شما در حدیث رفع چیست؟ اگر بوئید قلم مؤاخذه، مثل مرحوم والد ما، بوئید پس ادله اطلاقش به قوت
دارد، الزامش از صب لیفم تح که دلالت بر ی م الصیام»، تمام آیاتماند، «اقیموا الصلاة»، «کتب علیم خودش باق

برداشته مشود، اما اصل مشروعیتش برای صب باق مماند. علاوه بر اینکه کسان که مثل ما و مرحوم نائین و هر کس که
مگویند مراد رفع قلم تشریع است تمام این ادله محوم این حدیث رفع است. هم فرمایش مرحوم آقا ضیا را ببینید و هم

فرمایش مرحوم والد ما را ببینید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «لا يقال ان مثل ذلك يجري ف صلاة الصب ف المثال المفروض ف كلام السيد‐ قده‐ لان الوجوب انما يتحقق بالبلوغ
فيف يحم فيه بالأجزاء لأنا نقول ليس الأمر كذلك فان مثل أقيموا الصلاة مطلق شامل للصب و لا يون مقيدا بالبالغين و لو لم
ين ف البين مثل حديث رفع القلم عن الصب لقلنا بلزوم الإتيان بالصلاة عل الصب أيضا و من المعلوم ان الحديث لا يرفع الا

ليف و الإلزام و ما يتبعه من استحقاق العقاب و المؤاخذة و عليه فالمقدار الخارج عن أقيموا الصلاة هو اللزوم علقلم الت
الصب و اما الخطاب و أصل الحم فهما باقيان ضرورة ان الصب إنما يتمثل أقيموا الصلاة لا شيئا آخر و بعد امتثاله ف أول

الوقت لا يبق مجال لامتثاله ثانيا بعد تحقق البلوغ و صيرورته ملفا. و هذا بخلاف من يحج ندبا فإنه لا يتمثل الآية و مثلها من
الأدلة الدالة عل الوجوب عل المستطيع بل يتمثل الأمر الاستحباب المتوجه اليه المتعلق بعمله و بعد صيرورته مستطيعا يتوجه

مدخلية عنوان المستطيع ف إليه الآية لتحقق عنوان المستطيع فاللازم امتثاله و الإتيان بالحج ثانيا و بالجملة الفرق انما هو ف
وجوب الحج و أخذه فيه و عدم مدخلية البلوغ بحيث كان المفاد ايها البالغون أقيموا الصلاة فعمل الصب الدليل الدال عل

موجب لامتثال «أقيموا» و حج المتسع لا يون امتثالا للاية و شبهها و عليه فعدم الاجزاء ف باب الحج ثابت عل طبق القاعدة.»
تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 269.

[2]. «بل يف دليً ما دل عل شرطية الاستطاعة شرعاً نظير شرطية الوقت ف صلاة الظهر الظاهر ف دخله ف أصل المصلحة



ة الإسلام مع غيره و ما أفيد من التنظير بعبادة الصبو لو مع وحدة حقيقة حج وفاءه بالغرض الوجوب ته لا يقتضد ندبيو مجر
و إ ة عبادة الصبشرعي بعض الوجوه ف ة الوجوب لا مصلحته كما هو مقتضفرض كون البلوغ شرط فعلي عل إنّما يتم

العروة الوثق «.وقته و إحرامه عن الواجب كما لا يخف ف خرى فلا نسلّم كفاية عمل الصببعض الوجوه الا فبمقتض
(المحش)؛ ج4، ص: 423.

[3]. «و ف الْخصالِ عن الْحسن بن محمدٍ السون عن الْحضرم عن ابراهيم بن ابِ معاوِيةَ عن ابِيه عن اعمشِ عن ابن ظَبيانَ
متَلحي َّتح ِبالص نع ثَةََث نع فَعري نَّ الْقَلَما تملا عم (عليهالسلام) الع ا فَقَالهمجبِر رمفَا قَدْ زَنَت نُونَةجم ةاربِام رمع تا :قَال
و عن الْمجنُونِ حتَّ يفيق و عن النَّائم حتَّ يستَيقظَ.» الخصال 93- 40 و الخصال 175- 233؛ وسائل الشيعة؛ ج1، ص: 45، ح

.11 -81


