
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۲۱ آذر ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 39 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در فرع سوم از مسئله 45 کتاب تحریر الوسیله است. فرع این است که کس مداند استطاعت ندارد و با این حال حج را
انجام مدهد و واقعاً هم مستطیع نیست. عرض کردیم اینجا تقریباً همه فقها قائل به عدم اجزاءند؛ یعن اگر سال بعد یا سالهای

بعد استطاعت پیدا کرد باید حج را انجام بدهد، اما مرحوم سید اینجا قائلند به اینکه متوانیم همین حج را به عنوان حجة
الاسلام قرار بدهیم.

ایشان مفرماید: اولا حجة الاسلام یعن همان حج اول که انسان انجام مدهد و این حج هم که این انجام داده حج اول است
و ثانیاً بین حج واجب و مستحب تغایری از حیث ماهیت وجود ندارد و ماهیت حج واجب با ماهیت حج مستحب ی است.

حال که بین اینها اتحاد وجود دارد همین که به عنوان مستحب انجام داده به عنوان الواجب باشد. به بیان دیر؛ ایشان مگویند
ما نمخواهیم بوییم مستحب بما هو مستحب مجزی از واجب است تا کس اشال کند به اینه مستحب نمتواند مجزی از

واجب باشد، بله مخواهیم بوئیم همین حج که واقع شده بعنوان الواجب است؛ یعن درست است به حسب ظاهر به عنوان
مستحب انجام شد اما همین حج به عنوان واجب کفایت کند و قرار بیرد.

ایشان در ادامه ی تنظیری ذکر کرده و مفرماید: اگر ی صب در اول وقت اذان ظهر نماز ظهر مستحب خواند (چون نماز
برای صب مستحب است با قول به اینه عبادات صب مشروعیت دارد) و بعد در اثناء وقت بالغ شد (ی دو ساعت بعد بالغ

شد)، دیدگاه فقها این است که لازم نیست دوباره نماز ظهر بخواند و همان نمازی که اول وقت خوانده کاف است. مرحوم سید
مفرماید: همانگونه که اگر کس اول وقت صب است و نماز ظهر را بعنوان المستحب مخواند، ی ساعت بعد در داخل

وقت بالغ مشود، وقت بالغ شد فقها همه مگویند این نمازی که خوانده به عنوان نماز ظهر واجب کاف است و نیازی به ترار
ندارد، در ما نحن فیه نیز همین را بوئیم.

وئیم همان حج اول مستحبشود بانجام داده و بعد هم که مستطیع م حج مستحب این شخص امسال با عدم استطاعت ی
که انجام داد به عنوان حج واجب پذیرفته شود. فقط مرحوم سید مفرماید: ما اختلاف ماهیت بین الواجب و المستحب را قبول

نداریم و ممن است بوییم بین ماهیت المتسع و المستطیع فرق وجود دارد، اما این فرض که الآن مخوانیم این است که
ی کس مستطیع نیست اما رفت برای حج و تسع در حج هم نداشت، خیل با راه طبیع رفت انجام داد و برگشت مستطیع

نبوده، اما متسع یعن با حرج و مشقت ی حج انجام بدهد.

لذا ایشان مفرماید ما حج انجام شده از روی تسع را ماهیتش را با حج که مستطیع انجام مدهد ممن است بوئیم بین
اینها فرق است، منته مرحوم سید هم با کلمه «لو» مآورد؛ یعن إشعار دارد به اینکه ما این را هم قبول نداریم.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بررس دیدگاه سید یزدی(قده)

این کلام مرحوم سید متشل از چند محور است:

محور اول بحث

ی محور کلام سید(قده) به اتحاد ماهیت واجب و مستحب برمگردد که حج واجب و حج مستحب ماهیةً و حقیقةً ی است.
ممن است اشال شود بین حج واجب و مستحب از حیث آثار تفاوتهای وجود دارد که این تفاوتها موجب اختلاف ماهیت

پنج اثر در حج واجب هست اما در حج مستحب نیست و این اختلاف در آثار ما را راهنمای شود؛ یعنم حج واجب و مستحب
مکند به اینه پس اختلاف در ماهیت بین الواجب و المستحب باشد. این آثار عبارتند از:

1. در حج واجب اگر کس عمداً و از روی غیر عذر ترک کرد استحقاق عقاب دارد (یعن از روی «عذرٍ یعذره اله» نبود
استحقاق عقاب دارد).

2. اگر کس حج واجب را ترک کرد «فقد ترک شریعةً من شرایع الاسلام».

فرض الاستقرار گفتند، ول هم ف یرد و بعضها مطلقا گفتهاند باید نائب بمانع از حج واجب شود، اینجا بعض 3. اگر کس
بالاخره لزوم استنابه ی از آثار حج واجب است.

4. «لو ترکه مع اجتماع الشرایط استقر علیه الحج»؛ اگر همه شرایط را داشت اما این حج را ترک کرد حج بر او مستقر مشود
و حال آن که در حج مستحب مسئله استقرار مطرح نیست.

5. «لو ترکه إل أن مات»؛ اگر حجش را ترک کرد تا بمیرد، باید از اصل ترکه او بدهند؛ یعن اگر حج برایش مستقر بود و نرفت
باید از اصل ترکه او خارج کنند.

بنابراین مستشل مگوید: این پنج اثر در حج واجب وجود دارد، اما در حج مستحب موجود نیست. پس بین الواجب و
المستحب باید اختلاف در ماهیت باشد.

مرحوم شاهرودی در پاسخ از این اشال مفرماید: این آثار خمسهای که شما ذکر کردید آثار وجوب است نه آثار ذات واجب و
بحث ما الآن در ذات واجب است؛ یعن در این فعل خارج است که انجام شده. لذا مخواهیم ببینیم بین ذات واجب و ذات

مستحب آیا اختلاف ماهوی وجود دارد یا نه؟ اما آنچه شما بیان کردید آثار برای خود وجوب است نه برای ذات واجب.

ایشان دو مرتبه اشال کرده و مفرماید: در باب احام هر حم که دارای قیودی هست، اگر ی از قیود منتف شود حم باید
منتف شود، «إذا انتف القید ینتف المقید، اذا انتف الشرط ینتف المشروط»، اگر گفتیم وجوب حج مشروط به استطاعت است

پس اینجا وجوب نیست. وقت وجوب نبود ملاک وجود ندارد، وقت نه وجوب بود و نه ملاک بود این فعل خارج نمتواند
متصف به واجب بشود هرچند قائل به تعدد ماهیت هم نشویم.

به بیان دیر؛ ایشان مفرماید: ما اینجا طبق ضوابط که داریم مر شما متوانید بوئید این فعل وجوب ندارد، ملاک ندارد،
اما با این حال «هذا مصداق للواجب و ذات الواجب»! اینطور نبود، اگر ما گفتیم استطاعت شرط برای وجوب است معنایش

این است که اگر استطاعت نبود وجوب نیست، اگر وجوب نیست ملاک نیست، اگر نه وجوب باشد و نه ملاک باشد این



نمتواند عنوان ذات الواجب را داشته باشد اگرچه ما مسئلهی تعدد ماهیت را هم مطرح ننیم و قائل شویم به وحدت ماهیت.[2]

جمعبندی محور اول

بنابراین محور اول عبارت مرحوم سید روی این مطلب تیه کرد که بین واجب و مستحب من حیث الماهیه فرق وجود ندارد.
بله، اگر اختلاف ماهیت شدیم نتیجه قهریاش عدم الاجزاء است و اگر قائل به وحدت ماهیت شدیم نتیجه قهریاش اجزاء است.

حال باید دید که آیا اختلاف در اینه ما به تعدد الماهیه یا وحدت الماهیه قائل شویم در این بحث اصلا دخالت دارد یا نه؟

مرحوم شاهرودی مفرماید: ما اگر قائل به تعدد ماهیت شویم، یا قائل به وحدت ماهیت شویم، چون ضابطه این است که این
حج نه حم وجوب را دارد و نه ملاک وجوب را دارد، لذا این نمتواند مجزی از حجة الاسلام بشود؛ چه قائل شویم به مسئله

تعدد ماهیت و چه قائل شویم به وحدت ماهیت؛ یعن در حقیقت این اشال ایشان اساس فرمایش سید(قده) را کنار مگذارد که
واجب را من حیث الماهیه ی و حج مستحب ن است ما حجه مممسئله وحدت ماهیت لازمهی قهریاش اجزاء نیست، بل

بدانیم اما با این حال قائل به اجزاء نشویم.

در اینجا با این ترتیب که من تنظیم کردم، مرحوم خوئ اصلا به مسئله وحدت ماهیت و تعدد ماهیت نپرداخته، مرحوم والد ما
هم اینجا به وحدت ماهیت و تعدد ماهیت نپرداختند؛ یعن با اینه ی از محورهای کلام مرحوم سید است اما نپرداختند اما حق
همین است که مرحوم شاهرودی فرمودند که ما چه قائل به تعدد ماهیت و چه قائل به وحدت ماهیت شویم مسئله دلالت بر عدم

اجزاء دارد.

ران هم دارند، مشهور که خود سید(قده) هم گفت: «ظاهرهم مسلمیةٌ عدم الاجزاء»، منتهاین بیان مرحوم شاهرودی را دی
مرحوم سید فرمود دلیل اجماع است، همینجا اشال بر مرحوم سید این است که دلیل، اجماع نیست (البته اجماع در اینجا

مدرک است)، بله دلیل اطلاق آیه حج و اطلاق روایات داله بر وجوب حج است. مگوئیم این آدم مستطیع نبود ی حج را
انجام داد، امسال که مستطیع شد آیا «له عل الناس حج البیت» شامل او مشود یا نه؟ اطلاق آیه مگوید تو اگر مستطیع

شدی باید حج انجام بده؛ اعم از اینه قبلا ی حج مستحب انجام داده باش یا انجام نداده باش! لذا خود اطلاق آیه شریفه و
اطلاق روایات که دلالت بر وجوب حج دارد مگوید: شما وقت مستطیع شدی باید حج بروی، مطلقا؛ اعم از اینه قبلا ی حج

مستحب انجام داده باشد یا نه! پس این دلیل ما دلیل بر عدم اجزاء است.

بنابراین اینه شما سید مگوئید دلیل منحصر به اجماع است «هذا غیر تام»، دلیل ما اطلاق آیه و روایات داله بر وجوب حج
شود یاست که اطلاق اینها اقتضای عدم اجزاء دارد و این اجماع هم شاید از این اطلاق اخذ شده باشد و این اجماع هم م
اجماع مدرک. به بیان دیر؛ اول دلیل که مرحوم سید جلوی ما گذاشت اجماع است، فرمود: «فظاهرهم مسلمیة عدم الاجزاء

للاجماع»؛ اینکه فقها قائل به عدم اجزاءند در این فرع، دلیلشان اجماع است.

اشال مال این است که دلیل، اجماع نیست، بله اطلاق آیه و روایات است، اطلاق آیه و روایات اینجا مسئله عدم اجزاء را
مطرح مکند و مگوید تو وقت مستطیع شدی واجب است بر تو حج انجام ده؛ اعم از اینه قبلا ی حج مستحب عن غیر

استطاعة انجام داده باش یا نه، این اطلاق وجود دارد، لذا این اجماع روی مبنای آقایان که مگویند اجماع مدرک به درد
نمخورد اجماع مدرک مشود.



محور دوم

گویا مرحوم سید مگوید: حال که دلیل فقط اجماع است و اجماع هم بالاخره لب است و مشود به نحوی تضعیفش کرد،
بوئیم قاعده این است که چون حج واجب و مستحب ماهیتاً تفاوت ندارد، پس اینجا این حرف را بزنیم؛ یعن مسئله اجزاء را
قبول کردیم. پاسخ همین است که مرحوم شاهرودی دادند؛ یعن مسئله وحدت ماهیت یا تعدد ماهیت دخل در مقام ندارد، ما
وقت دلیل بر عدم اجزاء داریم این دلیل مگوید این مجزی نیست و اعم است از اینه ما بین حج واجب و مستحب وحدت

ماهیت قائل شویم یا تعدد ماهیت.

ما قبلا این بحث را در کتاب الحج مرر مطرح کردیم که مشهور فقهای معاصر قائل به تعدد ماهیتاند و مگویند همان طوری
که نماز ظهر، نماز عصر، نماز قصر، نماز تمام، نماز مستحب، نماز واجب، اینها ماهیات متعدده هستند، حج هم همینطور

است. حج مستحب با واجب دو ماهیت دارد، تعدد ماهیت را مشهور قائلند، اما بعضها مثل خود مرحوم سید قائل به وحدت
ماهیت هستند. مرحوم خوئ در اینجا وارد بحث تعدد یا وحدت ماهیت نمشود؛ چون این را قبول دارد که بین مستحب و

کند اما مرحوم خوئمرحوم سید از این مبنا برای اجزاء استفاده م ه وحدت ماهیت است، منتهواجب تعدد ماهیت نیست بل
قائل به عدم اجزاء است.

بنابراین مرحوم سید و محقق خوئ(قده) وحدت ماهیت هستند. قاعده هم همین است، اگر ما الآن اطلاق هم نداشتیم (که بوئیم
اطلاق «یدل عل عدم الاجزاء») باز نمتوانیم بوییم «اذا قلنا بتعدد الماهیه» قهراً عدم الاجزاء است، اما «اذا قلنا بوحدة

الماهیة»، قهراً اجزاء است! هیچکدام درست نیست.

در همان اوایل کتاب الحج عرض کردیم که طرح این بحث به نظر ما غلط است که بوئیم آیا حج واجب و مستحب، نماز واجب
و مستحب آیا اختلاف ماهیت دارند یا نه؟ این مسئله در امور توینیه ممن است، ممن است آدم بوید این موجود با این

موجود اتحاد ماهیت یا اختلاف ماهیت دارند، ول در اعتباریات اینطور نیست، ما بوئیم نماز ظهر و نماز عصر اختلاف ماهوی
دارند، نماز قضا با نماز ادا اختلاف ماهوی دارند، اصلا این تعبیر تعبیر غلط است! اختلاف من حیث العنوان دارند، عنوان این

نماز ظهر است و عنوان این نماز عصر است، عنوان این قضا و عنوان آن اداست. اگر ما دلیل داشتیم مگوئیم دلیل مگوید
این حج صب یا عبدی که قبل از احد الموقفین آزاد مشود به جای حجة الاسلام است و «ینقلب إل حجة الاسلام»، انقلاب

پیدا مکند و مانع ندارد ول بست دارد به این دلیل که ما داشته باشیم.

لذا در همین روایات داریم که «لو أن الصب حج عشر حجج»، ده بار حج انجام بدهد اما قبل از اینه احتلام پیدا کند، بعد از آن
که پیدا کرد باز حج باید انجام بدهد، عرف مگوید ده بار حج رفته همان را قبول کن، اینجا عرف نمتواند دخالت کند، اینجا

جای عقل است، عقل امتثال را لازم مداند و مگوید: آن موقع شرط نبوده و مصداق امتثال نیست مثل آنکه قبل از وقت نماز
ظهر 20 بار نماز بخوان، عقل مگوید به درد نمخورد و مصداق امتثال نیست، تو برو و وقت موقع نماز شد متواند مصداق

برای امتثال باشد.

محور سوم عبارت سید(قده) تنظیری است که ایشان در اینجا مطرح کرده است که هم مورد اشال مرحوم شاهرودی است و
.ال مرحوم خوئهم مورد اش

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و إن حج مع عدم الاستطاعة المالية فظاهرهم مسلمية عدم الإجزاء و لا دليل عليه إلا الإجماع و إلا فالظاهر أن حجة



شرعية عباداته فبلغ ف صلاة الظهر مستحبا بناء عل الصب و لو كان ندبا كما إذا أت به كف الإسلام هو الحج الأول و إذا أت
أثناء الوقت فإن الأقوى عدم وجوب إعادتها و دعوى أن المستحب لا يجزي عن الواجب ممنوعة بعد اتحاد ماهية الواجب و

المستحب نعم لو ثبت تعدد ماهية حج المتسع و المستطيع.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 455-456، مسئله 65.
[2]. «ان قلت: كيف يون كذلك مع ما بينهما من الاختلاف بحسب الآثار، فإنه تترتب عل الحج الواجب آثار لا تترتب عل الحج

المستحب‐ و ه: 1- استحقاق العقاب عل تركه بدون عذر يعذره اله تعال به. 2- أن تركه بلا عذر، ترك لشريعة من شرائع
الإسلام، كما ف الاخبار. 3- أنه لو منعه مانع عن الحج كان عليه الاستنابة مطلقا، أو ف صورة الاستقرار. 4- أنه لو تركه مع

اجتماع الشرائط استقر عليه الحج. 5- أنه لو تركه ال أن مات يخرج من أصل تركته. و هذه الآثار لا تترتب عل الحج المستحب،
و من المعلوم أن الاختلاف بينهما بحسب الآثار يدل عل تعددهما، ماهية. قلت: كون هذه الآثار آثارا مترتبة لنفس الحج الواجب
حت تدل عل تعدد الماهية (ممنوع) لأنها آثار لنفس وجوبه. و أما ذات الحج الواجب مع ذات الحج المستحب فلا فرق بينهما

ماهية و ملاكا أصلا فعل هذا يجزى الحج المستحب عن الواجب. و هذا نظير ما إذا صل الصب المميز صلاة الظهر مثلا ثم بلغ
لم ين عليه اعادة صلاته بناء عل مشروعية عباداته و ليس ذلك إلا لأجل وحدة الطبيعة و الملاك الثابت لفعله قبل البلوغ و بعده.

غاية الأمر أنه خرج حج الصب و المملوك عن حيز هذه القاعدة بالنصوص الخاصة الت تقدم ذكرها ف محلها. هذا غاية ما يمن
أن يقال ف إثبات كون مقتض القاعدة إجزاء المستحب عن الواجب.» كتاب الحج (للشاهرودي)؛ ج1، ص: 191-190.


