
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۶ آذر ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 37 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بیان کلام مرحوم محقق اصفهان (ره)

اشال سوم: نه از فحشا و منر که اثر برای افراد نمازهای صحیح است و از راه این اثر کشف از قدر جامع میان افراد
نمازهای صحیح مکنید، واحد بالعنوان است نه ی واحد حقیق و قاعده الواحد، در واحد حقیق و ذات جریان دارد مانند

معلول که در توینیات چنین حالت دارد؛ یعن فقط از چیزی که وحدت حقیق دارد چیزی دیری که وحدت حقیق دارد صادر
مشود. در حالکه در باب نماز چیزی به نام واحد حقیق نداریم و واحد، واحدی عنوان است.

توضیح مطلب اینکه نه از فحشاء و منر که مقصود از آن ترک یا نه از اعمال قبیح مانند ریا، شرک، تعدی به مال غیر و...
است، امور مختلف هستند که برخ عنوان کیف دارند مانند ریا و شرک (صفت و امر قلب نفسان) و برخ از قبیل فعل

خارج است مانند غصب.

پس ترک یا نه از اعمال قبیح عنوان برای این امور و واحد عنوان است و واحد عنوان کاشف از قدر جامع عنوان است نه
[1].قدر جامع حقیق

مرحوم خوئ (ره) همین اشال را به عنوان اشال دوم مطرح نمودهاند.[2]

اشال چهارم: اگر قرار باشد نه از فحشا و منر به عنوان جامع مقول ذات قرار بیرد و بپذیریم که جامع مقول ذات معقول
است، این جامع اختصاص به مراتب و افراد صحیح ندارد بله جامع مقول ذات نیز طبق اعمها نیز وجود خواهد داشت. در

حالکه شما درصدد اثبات وجود این جامع تنها بنابر قول به صحیح هستید و قصد دارید قول به اعم را کنار بذارید.

توضیح مطلب اینکه اولا هر مرتبه از صحیح نسبت به ی گروه صحیح و نسبت به گروه دیر فاسد است؛ یعن امان ندارد
مصداق از مراتب صحیح را ذکر کرد که عل الاطلاق و در تمام حالات و شرائط صحیح است. حت نماز جامع تمام اجزاء و

شرائط نسبت به نمازی که صب آنرا به جا مآورد فاسد است و از او پذیرفته نمشود.

ثانیاً به نظر شما تمام افراد صحیح دارای قدر جامع است پس باید نسبت به فرد فاسد نیز همین قدر جامع ذات وجود داشته
باشد؛ برای اینکه در فلسفه اثبات شدهاست که نمتوان گفت ی ش به اعتبار این زمان از مقوله کم و به اعتبار زمان دیر از

مقوله کیف است. یا این ش به اعتبار فلان شخص از مقوله کم و به اعتبار شخص دیر از مقوله کیف است.

پس اعتبارات مختلف تغییری در مقوله ی ش ایجاد نمکند؛ لذا وقت که مگوئیم نماز دارای اجزاء و شرائط، قطعاً قدر جامع
در آن وجود دارد و نمتوان آنرا تنها مقید به زمان صحت نموده و گفت مثلا اگر این نماز از صب صادر شد، قدر جامع در آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


وجود ندارد.

همانگونه که نمتوان گفت اگر فرزند انسان در فلان کشور متولد شد عنوان «حیوان ناطق» را دارد اما اگر در محل دیر متولد
شد این عنوان بر او صادق نیست. اگر این قدر جامع قابل تغییر باشد نشان از این است که قدر جامع ذات نیست.

ایشان در ادامه مفرماید: با توجه به این مطالب قطع پیدا مشود که در هر مرتبه از نماز اقتضای اثر وجود دارد. نهایت چیزی
که متوان گفت این است که اگر نماز از شخص عاقل و بالغ صادر شد، اثر آن که نه از فحشا و منر است، فعلیت پیدا

مکند. اما اگر صب صادر شد اثر مذکور فعلیت ندارد.[3][4]

مرحوم خوئ (ره) همین اشال را به عنوان اشال پنجم مطرح نمودهاند.[5]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و أما حديث تأثير الصلاة بمراتبها المختلفة‐ كما و كيفا‐ ف الانتهاء عن الفحشاء، فلا يشف عن وحدة حقيقية ذاتية بين
مراتب الصلاة؛ لأنّ جهة النه عن الفحشاء و المنر واحدة بالعنوان، لا واحدة بالذات و الحقيقة، و الواحد بالعنوان لا يشف إلا
عن واحد بالعنوان، و هو عنوان (الناه عن الفحشاء و المنر)، و إن كان ذات المنر ف كل مرتبة مباينا للمنر الذي تنه عنه

مرتبة اخرى.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 100.
[2]. « (الثان): لو تنزلنا عن ذلك و سلمنا تمامية القاعدة حت ف الواحد النوع، فانها لا تتم ف المقام، لأنها لو تمت فيما إذا

كانت الوحدة وحدة ذاتية مقولية فلا تتم فيما إذا كانت الوحدة وحدة بالعنوان، دون الحقيقة و الذات، و لما كانت وحدة النه عن
الفحشاء وحدة عنوانية، لا وحدة مقولية، ضرورة ان النه عن الفحشاء عنوان ينتزع عن ترك الأعمال القبيحة بالذات، أو من جهة
النه الشرع، فل واحد من هذه الأعمال حصة من الفحشاء و المنر، و يعبر عن النه عنه بالنه عن الفحشاء، و لا مانع من

أن ينتزع الواحد بالعنوان عن الحقائق المختلفة، و الأمور المتباينة خارجاً، و عليه فلا كاشف عن جهة جامعة ذاتية مقولية، و غاية
ما هناك وجود جامع عنوان بين الافراد الصحيحة كعنوان الناه عن الفحشاء و المنر، مع الاختلاف ف الحقيقة و الذات، و من

الضروري عدم وضع لفظ ال «صلاة» لنفس العنوان.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 145.
[3]. «ثم إنه لو كان الجامع المقول الذات معقولا لم ين مختصا بالصحيح بل يعم الأعم؛ لأن مراتب الصحيحة و الفاسدة

متداخلة، فما من مرتبة من مراتب الصحيحة إلا و ه فاسدة من طائفة حت المرتبة العليا، فإنها فاسدة ممن لم يلف بها، و إذا
كان لجميع هذه المراتب جامع ذات مقول، فقد كان لها جامع بجميع حيثياتها و اعتباراتها؛ ضرورة استحالة أن يون الش‏ء

فردا‐ بالذات‐ لمقولة باعتبار، و فردا‐ بالذات‐ لمقولة اخرى باعتبار آخر؛ إذ المقولات امور واقعية لا تختلف باختلاف
الاعتبارات، و حيثية الصدور من طائفة دون اخرى و إن أمن دخلها ف انطباق عنوان عل الفعل، إ أنّ دخلها ف تحقّق الجامع
المقول غير معقول، و حينئذ فاذا فرض استشاف الجامع المقول العين بين هذه المراتب‐ الصحيحة من طائفة، و الفاسدة من
طائفة اخرى، من دون دخل لحيثيات الصدور مع القطع بأن كل مرتبة لا تؤثر ف حق كل أحد‐ لزم القطع بأنّ لل مرتبة اقتضاء

الأثر، غاية الأمر أن حيثية الصدور شرط لفعلية التأثير.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 101.
تواند به درستنباشد نم اصول مسلط به مبان شود و اگر شخص[4]. نتیجه این قبیل مباحث در تفسیر قرآن کریم روشن م

قرآن کریم را تفسیر نماید. در مورد آیه «انَّ الصَةَ تَنْه عن الْفَحشَاء والْمنْرِ» (عنبوت، 45) این اشال وجود دارد که چرا
برخ در عین حال که نماز مخوانند اما مرتب منر نیز مشوند.

جواب این است که در حقیقت نماز اقتضای نه از فحشا و منر وجود دارد؛ یعن هر مرتبه از نماز اقتضای این اثر را دارد و
ممن است به فعلیت برسد یا به فعلیت نرسد. لذا چه بسیار افراد نمازخوان وجود دارند که از لحاظ مسائل مادی در مضیقه

هستند اما در عین حال گفته مشود که نماز موجب رزق و روزی خواهد شد.



اميالص ملَيع بتنُوا كآم ا الَّذِينهيا افرماید: «ياینکه خداوند متعال م شود؛ مثلااین جواب در کلیه امور عبادی نیز مطرح م
كما كتب علَ الَّذِين من قَبلم لَعلَّم تَتَّقُونَ» (بقره، 183) به این معنا است که روزه مقتض ایجاد تقوی است هر چند که امان

دارد به فعلیت نرسد.

نظیر این مطلب در گناهان مطرح مشود؛ مثلا مقصود از اینکه گفته مشود اگر شخص گناه را انجام داد موجب منع
بارش باران است، مسئله اقتضا است نه علت تامه یعن ی گناه اقتضا دارد که باران نبارد یا زلزله بیاید.

است که کنایه از غضب اله شود طلاق موجب لرزش عرش الهاینکه گفته م در مباحات نیز چنین است؛ مثلا حت
مّباشد؛ یعن در مرحله اقتضا است نه مرحله علت تامه.

به نظر ما در گناهان صغیره نیز اقتضای غضب و خشم اله وجود دارد؛ لذا اینکه مگویند صغائر مثل ناه به نامحرم –بر
فرض صغیره بودن‐ را سست به حساب نیاورید به این جهت است که شاید در ی ناه حرام نیز غصب اله وجود داشته

باشد.

در تمام این موارد اگر بوئیم مثلا گناهان علت تامه هستند، واقع مخالف آن است چون برخ مرتب گناه مشوند اما در عین
حال ظاهراً نه تنها گرفتار مریض و مشل نمشوند بله زندگ خوب دارند که این مسئله در زندگ ظاهری کفار بسیار زیاد به

چشم مخورد. حال آنکه بالاترین ظلم شرک نسبت به خداوند متعال است.
[5]. « (الخامس): قد ذكرنا سابقاً ان الصحة ف المقام بمعن تمامية الش‏ء ف نفسه أعن بها تماميته من حيث الاجزاء، و

أو المزاحم خارجة عن محل النزاع و غير داخلة ف ،الشرائط، و قد تقدم ان الصحة من جهة قصد القربة، أو من جهة عدم النه
المسم، فانه ف مرتبة سابقة قد يوجد له مزاحم و قد يقصد به التقرب و قد ينه عنه و لن مع ذلك لهذه الأمور دخل ف الصحة،
و ف فعلية الأثر فلو كان للصلاة‐ مثلا‐ مزاحم واجب، أو انها نه عنها، أو لم يقصد بها التقرب لم يترتب عليها الأثر، و عليه فما

يترتب عليه الأثر بالفعل لم يوضع له اللفظ يقيناً و ما وضع له اللفظ ليس إلا ما يون مقتضياً و قابلا لترتب الأثر عليه، و هذا كما
يمن صدقه عل الافراد الصحيحة يمن صدقه عل الافراد الفاسدة لأنها أيضاً قد تقع صحيحة بالإضافة إل شخص أو زمان أو

حالة لا محالة.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 148.


