
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۳ آذر ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 34 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بررس کلام مرحوم امام خمین(ره)

اگر تحقیق و ضابطه ذکر شده توسط مرحوم امام (ره) را پذیرفته و بوئیم میان شرائط دخیل در ماهیت و شرائط دخیل در
صحت فعل تفی وجود دارد، متوان گفت قصد امر، عدم تعلق نه، عدم وجود مزاحم و... داخل در ماهیت نیستند لذا از

محل بحث نیز خارج مّباشند.

اما ی اشال که توسط ایشان نیز مطرح شده این است که به چه طریق در مقام اثبات متوجه شویم شرط مانند قصد امر
دخیل در ماهیت یا دخیل در صحت است؟! چون اولا کلام مضطرب است و ثانیاً تمییز میان این شرائط در مقام اثبات مشل

است.

به نظر ما اشال اصل متوجه اصل تفی است؛ به این بیان که در امور اعتباری تفی میان ماهیت و صحت ممن نیست.
در امور اعتباری شارع اجزاء و شرائط را اعتبار نمودهاست و متوان گفت اگر ی از اینها موجود نباشد آن ماهیت نیز

وجود ندارد.

به بیان دیر هر چند مگویند امر اعتبار اوسع است یا اعتبار اهون و در اختیار اعتبار کننده است، اما پذیرش اینکه بوئیم امر
اعتباری ماهیت دارد و شارع برای صحت آن چیزی را اعتبار مکند مقداری مشل است.

به عبارت دیر صحت، فرع بر این است که ماهیت بتمامها اعتبار شده باشد و مسم تحقق پیدا کند تا بعد بوئیم فلان شرط،
شرط صحت یا شرط وجود در عالم خارج است.

بله در امور توین این مسئله روشن است چون برخ امور دخیل در ماهیت ی امر توین و برخ امور در تحقق خارج یا
در صحت آن امر دخالت دارند.

اما اگر تحقیق مرحوم امام (ره) را نپذیریم، مرحوم والد ما (ره) فرمایش دارند که با مراجعه به ارتاز متشرعه متوجه مشویم
اینها در تحقق تسمیه در باب صلاة، عدم وجود مزاحم یا عدم تعلق نه را دخیل نمدانند؛ یعن مگویند: این فعل صلاة است

چه مزاحم داشته باشد و چه نداشته باشد یا چه نه به آن تعلق گرفته باشد چه تعلق نرفته باشد.

به نظر ما این راه خوب است اما تلیف اموری مانند قصد امر طبق این فرمایش مشخص نیست؛ یعن اگر اثبات کردیم قصد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


امر در متعلق محال است، متوان گفت صرف نظر از قصد امر، این فعل صلاة است.

اما اگر اخذ قصد امر در متعلق ممن باشد مواجه با این اشال مشویم که به چه طریق متوجه شویم متشرعه آنرا در تسمیه
دخیل مدانند یا خیر؟!

امر چهارم: قدر جامع

ی دیر از مقدمات که مرحوم آخوند (ره) برای بحث صحیح و اعم ذکر نمودهاند مسئله قدر جامع است؛ یعن طبق مبنای
صحیح و اعم باید قدر جامع تصور شود.

ایشان مفرماید: «أنه لا بد عل كلا القولين من قدر جامع.‏» علت اینکه مرحوم آخوند (ره) تعبیر به «لا بد» نمودهاند این است
که روی مبنای مشهور که وضع در الفاظ عبادات را مانند اسماء اجناس عام و موضوع له را عام بدانیم، باید هم صحیح ها که

مگویند صلاة برای صلاة صحیح وضع شدهاست و هم اعمها که مگویند صلاة برای اعم است، باید قدر جامع را تصور
نمایند.[1]

کلام مرحوم محقق نائین(ره)

احتمال دیر این است که بوئیم وضع در الفاظ عبادات عام و موضوع له خاص است. مرحوم نائین (ره) مفرماید: اشال
این است که هر چند شارع در هنام وضع لفظ صلاة معنا و عنوان عام را در نظر گرفتهاست، اما این لفظ را برای مصادیق و

افراد این عنوان وضع نمودهاست و این وضع باید به وضع تعیین باشد. لذا وضع تعین در وضع عام و موضوع له خاص
جریان ندارد.

توضیح مطلب اینکه باید واضع باشد و معنای عام را تصور نموده و لفظ را در افراد و مصادیق وضع نماید. حال آنکه
اصل وضع تعیین در الفاظ که در استعمالات شارع وجود دارد محل خدشه است یعن موردی وجود ندارد که شارع خطاب

به عموم مردم گفته باشد این لفظ را برای این معنا وضع نمودهام.

به این جهت که اولا این مسئله در غایت بعد است و به قول مرحوم نائین «لو کان لبان مع توفر الدواع». ثانیاً منجر به اشتراک
لفظ مشود چون هر ی از افراد، موضوع له این لفظ خواهند شد.

به بیان دیر وضع عام و موضوع له خاص تنها به وضع تعیین امان دارد و این وضع به وضع تعین امان ندارد؛ یعن به
تعبیر مرحوم نائین (ره) امان ندارد لفظ ابتدا برای معنای عام وضع شده باشد و در ادامه به سبب کثرت استعمال لفظ در

افراد، تعین در افراد پیدا کرده باشد.

کلام مرحوم محقق خوئ (ره) و بررس آن

صرف نظر از این دو اشال، مرحوم خوئ (ره) مفرماید: در وضع عام و موضوع له خاص چون افراد غیر متناه هستند،
شارع باید ی عنوان عام اجمال که اشاره به این افراد داشته باشد را موضوع قرار دهد؛ در نتیجه طبق این وضع نیز باید عنوان

عام در موضوع له وجود داشته باشد.[2]



به نظر ما این اشال صحیح نیست یعن در وضع عام موضوع له خاص عنوان از ابتدا توسط واضع تصور شدهاست و در
پرتو این عنوان لفظ برای افراد قرار داده مشود.

اما اینکه برای افراد نیز عنوان دیری که به سبب آن عنوان به آنها اشاره نماید، وجود ندارد؛ برای اینکه نتیجه این مطلب
وضع عام و موضوع له عام خواهد شد.

همچنین اگر عنوان برای اشاره به افراد در نظر گرفته شود و افراد موضوع له باشند، عنوان عام موضوع له نیست. بله افراد
موضوع له هستند که در نتیجه نیاز به قدر جامع نداریم.

به بیان دیر زمانکه ی مرتبه معنای کل تصور و همین معنای کل مصحح برای وضع برای افراد واقع شد، تصور عنوان
جامع میان افراد امری لغو است.

خلاصه اینکه اگر در الفاظ عبادات وضع و موضوع له را عام دانستیم مسئله لزوم وجود قدر جامع کاملا واضح است.

اما اگر از لحاظ ثبوت و اثبات به وضع عام و موضوع له خاص اشال وارد نبود و آنرا صحیح دانستیم، نیازی به تصویر قدر
جامع نداریم؛ در حالکه مرحوم خوئ (ره) در وضع عام و موضوع له خاص مفرماید: قدر جامع لازم است.

کلام مرحوم محقق نائین(ره)

مشخص شد که اگر قائل به اشتراک معنوی شده و گفتیم وضع و موضوع له الفاظ عبادات عام است، قائلین به صحیح و اعم
باید قدر جامع را تصور نمایند.

مرحوم نائین (ره) احتمال سوم را مطرح نمودهاند که غیر از اشتراک معنوی و اشتراک لفظ است و آنرا قریب مدانند.
طبق این احتمال نیز نیازی به تصور قدر جامع نداریم.

توضیح مطلب اینکه الفاظ دارای مرتبه علیا هستند مثلا نمازی که دارای جمیع اجزاء و شرائط است. در مقابل جهت ادن نیز
وجود دارد که معظم یا برخ اجزاء و شرائط در آن وجود ندارد؛ مثلا نماز افراد طول و عرض مانند نماز صبح، ظهر، عصر،

مغرب و عشاء یا نماز ایستاده، نشسته، خوابیده و غرق یا نماز قصر، تمام، مسافر، حاضر و... دارد.

به نظر ایشان هر چند الفاظ محل بحث برای مرتبه علیا وضع شدهاند اما استعمال آن در بقیه موارد از باب ادعا و تنزیل است؛
مثلا استعمال صلاة در نمازی که فاقد جزء یا شرط است به صورت ادعائ مّباشد. مانند آنچه در حقیقت ادعائ ساک بیان

مشد؛ یعن فاقد الجزء و الشرط به منزله واجد الجزء و الشرط قرار داده مشود.

ایشان در ادامه مفرماید: تنها دو نته حائز اهمیت است: الف‐ در ضعیفترین فرد از صلاة مانند نماز غرق که هیچ جزء یا
شرط وجود ندارد و یا حت در نمازی که معظم اجزاء و شرائط را ندارد، نمتوان گفت شارع لفظ صلاة را در مورد آنها ادعائاً

استعمال نمودهاست.

برای اینکه ادعا و تنزیل تا اندازهای ممن است و عل الاطلاق نیست و نیاز به مصحح دارد؛ مثلا نمتوان گفت دیوار را نازل
منزله آسمان قرار مدهیم چون مصحح در کار نیست تا راه را برای ادعای مذکور باز کند.



ایشان در پاسخ مفرماید: در این موارد باید گفت شارع صلاة را بالخصوص برای صحیح از غرق استعمال نموده و در ادامه
نماز غرق که فاسد است را نازل منزل نماز غرق صحیح قرار دادهاست. طبق این بیان نته مهم این است که در غالب موارد

نیاز به تصور قدر جامع وجود ندارد.

تنها موردی که به نظر ایشان مواجه با اشال است، مسئله قصر و اتمام مباشد؛ به این بیان که در قصر و اتمام نیاز به تصور
قدر جامع داریم.[3]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 24.
[2]. «(الجهة الرابعة): انه لا بد عل كلا القولين من تصوير جامع وحدان يشترك فيه جميع الأفراد. اما بناء عل أن يون

الموضوع له لأسماء العبادات، و المعاملات عاماً كوضعها كما هو الصحيح فالامر واضح، فان لفظ ال «صلاة» و نحوه من
أسماء الأجناس، و قد تقدم ان الموضوع له فيها عام، غاية الأمر ان ذلك الجامع عل أحد القولين حصة خاصة، و عل القول
الآخر طبيعة مطلقة، و هذا لا يوجب التفاوت ف المقام. و اما بناء عل أن يون الموضوع له فيها خاصاً فالأمر أيضاً كذلك،

ضرورة ان تصور جميع الأفراد تفصيلا غير معقول، لعدم تناهيها فلا بد حينئذ من تصورها بجامع يون ذلك الجامع معرفا لها
إجمالا و بوجه حت يمن وضع اللفظ بإزائها. فبالنتيجة ان تصور الجامع عل كلا القولين لا بد منه سواء قلنا بان الموضوع له

عام أو خاص؟ و اما الاشتراك اللفظ أو كون الألفاظ حقيقة ف بعض الأصناف و مجازاً ف الباق فهو مقطوع البطلان، كما
‏ء منها.» محاضرات فش نسق واحد من دون لحاظ عناية ف ‏ أصنافها عليظهر ذلك من إطلاق لفظ ال «صلاة»‐ مثلا‐ عل

أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 139 و 140.
[3]. «لا إشال ف انّ لل من العبادات افراد عرضية و طولية تختلف باختلاف حالات الملّفين، كالصلاة مثلا حيث انّ لها

افرادا لا تحص من حيث اختلاف حالات الملّفين من السفر و الحضر و الصحة و المرض و القدرة و العجز و الخوف و الأمن
و غير ذلك. و لا ينبغ توهم ان لفظة الصلاة موضوعة بالاشتراك اللّفظ لل من هذه الأفراد، بحيث يون لل فرد وضع يخصه،

فانّ ذلك بعيد غايته. و كذلك لا ينبغ الأشال ف انّها ليست من قبيل الوضع العام و الموضوع له‏ الخاص، و ذلك لأنّه.» فوائد
الاصول، ج‏1، ص: 61 به بعد.


