
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۹ آذر ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 33 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

بررس دلیل قول دوم

نسبت به کلام مرحوم نائین(ره) چند اشال در کلمات مرحوم امام(ره)، مرحوم خوئ(ره) و مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)
ذکر شده است.

کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

مرحوم خوئ(ره) در مقابل استدلال مرحوم نائین(ره) سه مطلب را ذکر نمودهاند:

مطلب اول: واضح است که واضع متواند لفظ را برای دو ش که میان آنها ترتب –علّ و معلول یا ترتب از حیث زمان‐
وجود دارد وضع نماید.

مطلب دوم: از مرحوم نائین(ره) بعید است که بفرماید: قصد قربت دو مرتبه از مسم متأخر است یا نه از عبادت و وجود
مزاحم از مسم متأخر هستند.

در حقیقت مرحوم نائین(ره) اینها را متفرع بر مسم قرار دادهاند؛ در حالکه اگر عدم نه از عبادت یا عدم وجود مزاحم
اقوی در صحت مسم دخالت داشته باشد، مسم با وجود اینها شل نمگیرد.

به بیان دیر فرعیت به این معنا است که ابتدا مسم حاضر مشود و سپس اینها مآیند؛ در حالکه عدم نه از عبادت یا
عدم وجود مزاحم، مسلماً شرط در صحت مسم است؛ یعن اگر نه یا مزاحم موجود بود مسم نیز وجود داشت.

مطلب سوم: به نظر ما هر چند انقسامات ثانویه مانند قصد قربت یا عدم نه از عبادت یا عدم وجود مزاحم، شرطیت دارند اما
اینها داخل در محل نزاع نیستند و نزد همه این مطلب واضح مباشد.[1]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) در اشال به مرحوم نائین(ره) مفرماید: نزد مرحوم نائین(ره) میان واقع قصد قربت و
میان مفهوم قصد قربت خلط شده است؛ به این بیان که موخر بودن قصد قربت به دو مرتبه از مسم در مورد قصد قربت در

واقع و آنچه قرار است در خارج وجود داشته باشد صادق است؛ یعن ابتدا باید مسمای به صلاة وجود داشته باشد و امر به آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تعلق پیدا کند و در مرحله بعد ملف صلاة را به قصد این امر انجام دهد.

در حالکه مقصود ما از وضع لفظ برای صحیح، واقع قصد قربت نیست بله ‐به تعبیر ما‐ واقع اجزاء خارج نیز مقصود
نیست؛ یعن زمانکه مگويیم صحیح برای اجزاء وضع شده است، مقصود اجزاء موجود در خارج نیست بله مقصود عنوان

حاک از اجزاء مذکور است.

به بیان دیر همانگونه که مرحوم اصفهان(ره) فرمود: مقصود از صحیح به معنای تام از حیث ترتب اثر به حمل شایع و به نحو
محاکات است؛ یعن عنوان که حایت از آن داشته باشد.

پس عنوان من حیث هو عنوان مقصود نمباشد؛ لذا عنوان از حیث حایت فرع بر ای نیست که آن ش در خارج موجود باشد.

مثلا شارع مفرماید: من لفظ صلاة را برای فعل که دارای فلان اجزاء ـ طبق این بیان که صحت را فقط اجزاء بدانیم ـ باشد
وضع نمودهام اعم از اینکه اجزاء مدنظر موجود باشد یا نباشد. پس این اجزاء عنوان حاک از خارج است.

آنچه قرار است در مسم واقع شود، عنوان قصد قربت است و این عنوان مترتب بر مسم به دو مرتبه نیست بله آنچه به دو
مرتبه موخر از مسم است، وجود خارج قصد قربت مباشد.[2]

بررس کلام مرحوم محقق خوئ(ره)

مطلب اول مرحوم خوئ(ره) قابل قبول است؛ یعن تردیدی نیست که امان دارد لفظ به ازاء دو شئ که در طول هم از لحاظ
زمان و رتبه قرار دارند وضع شود.

ایشان در ادامه فرمود: مرحوم نائین(ره) از ی طرف مفرماید: اخذ این امور در مسم محال است و از طرف دیر مفرماید:
اینها متفرع بر مسم هستند پس اگر اینها شرط در صحت هستند و بدون اینها مسم شل نمگیرد؛ در نتیجه در کلام مرحوم

نائین(ره) تهافت وجود دارد.

به نظر ما این مطلب خلط میان مسمای خارج و مسمای موضوع له است؛ به این بیان که آنچه در صحت دخیل مباشد
مسمای خارج است یعن اگر در خارج نه یا مزاحم موجود شد، صلاة وجود ندارد اما این مسئله ارتباط به موضوع له

ندارد؛ لذا مطلب ایشان قابل قبول نمباشد.

در مورد مطلب سوم ایشان نیز باید گفت: اینکه ایشان فرمود: همه به این مطلب ملتزم هستند اول دعوا است؛ چون برخ مانند
مرحوم امام(ره) مفرمایند: این امان وجود دارد که تمام این شرائط داخل در محل نزاع باشند.

کلام مرحوم امام خمین(ره)

مرحوم امام(ره) بحث را در دو مقام مطرح نمودهاند:

مقام اول: مسلماً أخذ تمام اقسام شرائط از قبیل انقسامات اولیه و ثانویه، شرائط عقل و غیر عقل، قصد قربت، عدم نه و
عدم وجود مزاحم در مسم و در مقام وضع و استعمال امان دارد؛ مثلا در قصد قربت دو مبنا ذکر شده است:



الف‐ أخذ آن در متعلق امر امان دارد: طبق این مبنا بحث واضح است و باید أخذ آنرا به طریق اول در مسم جایز دانست؛
چون مسم و متعلق قبل از طلب و امر مباشند.

 ب‐ أخذ آن در متعلق امر امان ندارد: طبق این مبنا دلیل وجود ندارد که متعلق طلب همان مسم باشد چون این دو قابل
تفی هستند؛ یعن متعلق طلب ذات الاجزاء و الشرائط و مسم قرار گرفتن لفظ برای معنا است. لذا متوان گفت هر چند أخذ

قصد امر در متعلق امر محال است اما أخذ آن در مسم محال نیست.

این مطلب در کلمات مرحوم خوئ(ره)، مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) و مرحوم والد(ره) ما نیز ذکر شده است. صاحب
منتق الاصول(ره) در نه در عبادات مفرماید: لازم نیست نه بما أنه المسم باشد یعن متعلق نه اجزاء به این عنوان که این

اجزاء صلاة هستند نیست، بله نه به اجزاء و شرائط تعلق پیدا مکند و لذا لازم نیست مسم را در متعلق بیاوریم.

مقام دوم: بحث اصل در مقام اثبات است که باید دید چه مقدار از اجزاء و شرائط داخل در مسم هستند. مرحوم امام(ره)
مفرماید: هر چند با مراجعه به کلمات و ملاحظه کیفیت استدلال قائلین صحیح و اعم، متوجه وجود اضطراب شدید در این

بحث مَشویم، اما در مجموع چنین استفاده مشود که تمام اجزاء و شرائط داخل در محل نزاع هستند.

تحقیق که ایشان ارائه مدهند این است که شرائط بر دو قسم است: الف‐ شرائط که قیود برای ماهیت هستند: این شرائط
داخل در محل نزاع هستند.

ب‐ شرائط که قیود برای صحت، تحقق و وجود خارج هستند: این شرائط داخل در محل نزاع نیستند.

بله امان دارد بحث شود که آیا فلان شرط از شرائط ماهیت یا شرائط تحقق است خیر؟! اما ضابطه این است که در وضع لفظ
برای معنا، شرائط تحقق در مسم دخیل نیستند.

مثلا شخص که وسیله نقلیهای را اختراع نموده است نمگوید: چون این وسیله نیاز به بنزین دارد پس این شرط دخیل در
مسم مباشد. اما برخ شروط در حقیقت و ماهیت این وسیله دخالت دارند.

البته برخ فقهاء مثلا قصد وجه را از شرائط تحقق و صحت و برخ آنرا از شرائط ماهیت قرار دادهاند. اما نظر ایشان این
است که این شرط از شرائط تحقق و صحت است و لذا دخل در مسم ندارد. همچنین هر چند تزاحم و نه از موانع ماهیت و

صحت هستند اما به نظر ایشان دخیل در ماهیت نیستند.

در مورد اجزاء نیز نظر ایشان این است که اینها قطعاً دخیل در مسم هستند. پس ایشان نیز در مقام اثبات نظری مانند نظر
مرحوم نائین(ره) را قائل هستند.[3]

بررس کلام مرحوم امام خمین(ره)

چنین به نظر مرسد که هر چند تفی میان شرائط صحت یا تأثیر و شرائط ماهیت در توینیات ممن است، اما در اعتباریات
این مسئله امان ندارد.

در اموری اعتباری متوان هر شرط را جزء شرائط صحت یا شرائط ماهیت ذکر نمود؛ مثلا بويیم اگر قصد وجه نباشد نماز



نیز وجود ندارد. لذا ایشان نیز نتوانستند مسلم بویند قصد قربت از شرائط صحت است.

به بیان دیر همانگونه که بارها از لسان مبارک ایشان نقل نمودیم، نباید میان اعتباریات و توینیات خلط شود؛ یعن در
اعتباریات دو نوع شرط وجود ندارد در حالکه مرحوم امام(ره) به این مسئله ملتزم شدهاند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و لا إشال أيضاً ف ان كل ما لم يؤخذ ف المأمور به جزء أو شرطاً فهو خارج عن المسم و ان كان له دخل ف الصحة،
و ذلك كقصد القربة، و عدم كون العبادة مزاحماً بواجب آخر الموجب لسقوط أمره، و عدم كونه منهياً عنه. و هذا. لا لأجل ما
أفاده شيخنا الأستاذ‐ قده‐ من «استحالة أخذ جميع ذلك ف المسم، لما ذكره ف وجهها و حاصله ان الصحة من جهة عدم

المزاحم و عدم النه و من جهة قصد القربة ف مرتبة متأخرة عن المسم و فرع تحققه، لينه عنه، أو يوجد له مزاحم، أو يقصد
به التقرب، و عليه فيف يعقل اعتبارها ف ف المسم و أخذها فيه فيون من قبيل أخذ ما هو متأخر رتبة ف المتقدم كذلك، و
هو غير معقول. فانه يرد عليه ان وضع لفظ بإزاء شيئين طولين رتبة، بل زماناً بمان من الإمان و ليس فيه أي محذور إبداء، و
مقامنا من هذا القبيل، إذ مجرد كون قصد القربة و عدم المزاحم و عدم النه ف طول الاجزاء المأمور بها و شرائطها لا يوجب

استحالة أخذها ف مسم لفظ «الصلاة»‐ مثلا‐ و لا يوجب تقدم الش‏ء عل نفسه، و غير ذلك من المحاذير. و من الغريب
استدلاله‐ قده‐ عل استحالة أخذ هذه الأمور ف المسم بونها متفرعة عل تحقق المسم ف مرتبة سابقة عليها حت يوجد له
مزاحم، أو ينه عنه، أو يقصد به القربة، و ذلك لأن قضية التفرع مبتنية عل أن يون المسم متحققاً بدون هذه الأمور و لم ين
لها دخل ف تحققه، و اما إذا فرض انها أيضاً مأخوذة فيه كالأجزاء، و الشرائط فلا تحقق له قبل هذه الأمور حت يوجد له مزاحم،

أو غيره، و عليه فلو فرض مزاحم للمأمور به، أو فرض‏ النه عنه، أو أنه لم يقصد القربة به لم يتحقق المسم ضرورة انتفاء
المركب بانتفاء أحد اجزائه. نعم غاية ما يلزم عل هذا هو كون المسم غير ما تعلق به الأمر، و هذا ليس بمحذور امتناع عقل» بل
لأن دخل هذه الأمور ف المسم واضح البطلان، و من ثم لم يحتمل أحد دخل هذه الأمور ف المسم حت عل القول بان الألفاظ.

موضوعة للصحيحة. فالمتحصل مما ذكرناه هو ان الاجزاء و شرائط المأمور به جميعاً داخلتان ف محل النزاع من دون شبهة و
إشال، كما انه لا إشال ف خروج هذه الأمور عن محل النزاع.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 138

و 139.
[2]. «و أما قصد القربة، فقد نف المحقق النائين دخوله ف محل النزاع أيضا، بتقريب: انه متأخر عن المسم برتبتين، لأنه

متأخر عن الأمر و هو واضح، و هو‐ أي الأمر‐ متأخر عن المسم لتعلقه به، فلا يعقل ان يؤخذ ف المسم فانه خلف. و أنت
خبير بان هذا البيان لا يجدي ف نف إمان أخذ قصد القربة ف المسم، لأن ما هو متأخر عن المسم برتبتين هو واقع قصد

الأمر ك هو مفهوم قصد القربة، و هو لا يتفرع عل المسم القربة، لأنه هو المتفرع عن الأمر و المتأخر عنه. و الّذي يراد أخذه ف
يتأخر عن المسم.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 209 و 210.

[3]. «و الحق إمان جريان النزاع ف جميع الشرائط: أما عند من يرى جواز أخذ ما لا يتأتّ إلا من قبل الأمر ف المتعلّق
فواضح؛ لتقدّم رتبة المسم عل الطلب، و أما مع القول بامتناعه فلإمان دعوى كون المسم غير ما يتعلّق به الطلب، و كون

الرتبة فظاهر الفساد؛ لأنّ الاجتماع ف ان تسوية الأجزاء و الشرائط فا حديث عدم إملام. و أمل الالطلب أو رتبته مقدّمة عل
التسمية غير الاجتماع ف الرتبة ف الواقع، و المحال هو الثان، و اللازم هو الأول.» مناهج الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص:

145 تا 148.


