
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۰۷ آذر ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 31 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

فرع دیری که در ضمن مسئله 44 مطرح شده این است که اگر کس معتقد باشد به اینکه در این حج که مرود ضرری
وجود ندارد و حرج هم وجود ندارد و به اعتقاد عدم وجود ضرر و عدم الحرج رفت حج انجام داد و بعد معلوم شد که این حج

یا ضرری بوده و یا حرج، حال مخواهیم ببینیم آیا این حجش صحیح و مجزی از حجة الاسلام است یا خیر؟ عس این مسئله
هم هست به این بیان که، اگر کس به اعتقاد اینه ضرر یا حرج وجود دارد حج را ترک کند اما بعداً معلوم مشود که این حج

ضرر یا حرج نداشته، آیا در این فرض هم این حج بر او استقرار پیدا مکند یا نه؟ امام خمین(قده) این دو را در مسئله 44 کنار
هم عنوان نفرمودند، ما باید هر دو را بحث کنیم.

فرض اول: اعتقاد به عدم ضرر و عدم حرج در انجام حج

پس از انجام حج نیست، ول دهد ضرری یا حرجکه انجام م ه حجفرض اول آن است که شخص معتقد است به این
مفهمد که ضرری یا حرج بوده است. در اینجا مرحوم سید یزدی مفرماید: حال اگر این آدم حج انجام داد ضرر یا حرج با

آن مواجه شد «الظاهر کفایته»؛ این از حجة الاسلامش کفایت مکند.

امام خمین(قده) در این فرض تفصیل داده و ابتدا سه صورت را مطرح کرده و فتوا به عدم کفایت مدهد و در ی صورت
مفرماید کفایت مکند.

1. اگر ضرر، ضرر جان باشد،

گویند اگر ضرر مالم فرماید، اما در ضرر مالمطلقا م در ضرر نفس باشد به حدی که به حرج نرسد (یعن 2. ضرر مال
به حد حرج باشد)،

3. یا اینکه بحث ضرر نفس یا مال نیست، بله خود حج حرج شد.

ایشان در این سه صورت مفرماید: در کفایت حج اشال است و بعد مفرماید: «بل عدمها لایخلو عن وجه»، که فتوا به عدم
کفایت مدهند.

4. صورت چهارم، ضرر مال متوجهش مشود اما به حدّ حرج نمرسد، این مانعیت از وجوب حج ندارد.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بررس محل نزاع

محل بحث و نزاع در جای است که ضرر یا حرج در خود حج باشد، اما اگر ضرر و حرج در مقدمات است؛ یعن در مقدمات
دچار ضرر یا حرج مشود، اما «فارتفع الضرر و الحرج و صار مستطیعا فالاقوی کفایته»؛ یعن اگر جای که ضرر و حرج در

مقدمات حج شد، بعد ضرر مرتفع شد و حال که به میقات آمده الآن هم مستطیع است، در اینجا کفایتش اقوی است و اقوی این
است که این حج ولو مقدماتش ضرری و حرج بوده اما خودش کاف است.

بنابراین محل نزاع جای است که «اعتقد عدم الضرر ف الحج»، اما حال که حج انجام داد ی ضرری متوجه او شد، ضرر
نفس و جان، یا در خود حج بعد الاحرام ی ضرر مال که «بلغ حدّ الحرج»، یا اگر خود حج حرج شد در این سه صورت

نظر مرحوم امام این است که از حجة الاسلام کفایت نمکند، اما مرحوم سید در این مسئله هیچ تفصیل نداده و مطلقا
مفرماید: چنین شخص که حج را انجام داد و در حج مواجه با ضرر و حرج است، حجش مجزی از حجة الاسلام است و
کس اینجا بر مرحوم سید حاشیهای ندارد غیر از همین حاشیهای که امام در عروه مرقوم فرمودند که بعد وارد متن وسیله

کردند که تحریر الوسیله شده است.

بررس مسئله طبق مبان مختلف در باب «لاضرر» و «لاحرج»

در باب «لاضرر» و «لاحرج» دو دیدگاه وجود دارد:

1. مشهور معتقدند که دلیل «لاضرر» و دلیل «لاحرج» از باب رخصت است؛ یعن این ادله توانایشان این است که فقط الزام
گرفت ماند. در نتیجه اگر وضو یا روزه حرجم توانند بردارند و آن محبوبیت به قوت خودش باقرا بردارند اما ملاک را نم

صحیح است؛ زیرا الزامش برداشته شده اما ملاکش باق است.

شود. وقتبرداشته م م و الزام و هم ملاک کلاهم ح قائلاند به اینکه دلیل «لاضرر» از باب عزیمت است؛ یعن 2. برخ
مگويیم «ما جعل علیم ف الدین من حرج»؛ یعن اگر حج حرج بود، البته این توضیح روشن است که حج خودش ی مقدار
حرج دارد (مثل اینکه انسان لباسهایش را در بیاورد، فقط دو تا حوله دور خودش بپیچاند، بخواهد مقدار زیادی عرفات و مشعر

و منا برود اینها حرج دارد)، این حرج که اینجا مگویند یعن حرج زائد بر حرج متعارف خودش، عزیمتها مگویند این
وجوب با همه خصوصیاتش تماماً برداشته مشود، نه الزام داریم و نه ملاک داریم، همه اینها برداشته مشود. اگر همه اینها

برداشته مشود اینجا وجه و راه برای اجزاء وجود ندارد.

این مطلب مبنای فتوای سید یزدی(قده) است؛ زیرا او هم در باب «لاحرج» رخصت است و اگر قائل شدیم به اینکه این عنوان
رخصت را دارد حال که حج انجام داده دید و دید که چقدر حرج یا ضرر دارد، حجش صحیح بوده و مجزی از حجةالاسلام

است، اما افرادی که قائل است که اینها عنوان عزیمت را دارد مگویند اگر حج حرج شد چون عزیمت است، هم الزام از بین
مرود و هم ملاک از بین مرود و در اینجا حج مجزی از حجة الاسلام نیست.

بنابراین مبنای این مسئله همین است که بیان شد وگرنه در اینجا روایت خاص و دلیل دیری نداریم جز اینکه مبنای خودمان را
در باب «لاحرج» یا «لاضرر» مشخص کنیم.

دیدگاه محقق خوی(قده)

محقق خوی(قده) مفرماید: اینکه بويیم «لاحرج» فقط الزام را برمدارد اما ملاک باق است، این حرف ف نفسه باطل است،



این در صورت است که بويیم آن حم که وجود دارد «مرکب من الامرین» است: ی الزام و دیری ملاک، در حال که
دارد، وجوب «امرلاحرج» وجوب را برم» است؛ یا هست یا نیست. وقت امر بسیط عنوان بسیط دارد و وجوب ی م یح

بسیطٌ غیر مرکبٍ» گویا هیچ وجود ندارد، نه اینکه بويیم الزامش را برمدارد و ملاکش باق مماند.

ایشان در ادامه به بیان توضیح در اینباره پرداخته که به نظر من نیازی به بیان این مطلب نبود. ایشان مگوید: «بین الوجوب
و الاستحباب» تغایر وجود ندارد، وجوب و مستحب دو سنخ نیستند بله ی چیز است، اگر امر شارع همراه با آن ترخیص از
ترک نبود، عقل انتزاع وجوب مکند همان مبنای که مرحوم نائین در وجوب دارد که وجوب را ما از مدلول لفظ صیغه امر

نمفهمیم، بله عقل مگوید: اگر مولا امری کرد و ترخیص در ترک نداد من وجوب را اینجا انتزاع مکنم، اگر مولا امری کرد
و ترخیص در ترک داد من استحباب را انتزاع مکنم.

لذا ایشان مفرماید: وجوب و استحباب دو ماهیت و دو سنخ نیست که مثلا بويیم «لاحرج» ی سنخش را مبرد و ی سنخ
باق مماند، بله ی چیز است. اگر «لاحرج» آن را از بین برد و گویا هیچ امری نداریم، نه اینه بويیم فقط الزام از بین

مرود اما ملاک باق مماند، حم مرکب از الزام و ملاک نیست، ی امر اعتباری بسیط است و با «لاحرج» این اعتبار از بین
مرود، اعتبار که از بین رفت لاالزام و لاملاک، هیچ کدام نیست.[2]

در اصول قدیم در تعریف وجوب مگفتند: «الاذن ف الفعل مع المنع من الترک»؛ اصلا مرکب معنا مکردند، بعد مگفتند اگر
منع من الترکش از بین رفت و اذن در فعلش باق مماند، اما در اصول جدید که حق هم همین است این احام امور اعتباریه
بسیطه هستند و «لاحرج» اگر آمد همه را از بین برد نه الزام وجود دارد و نه ملاک وجود دارد. مرحوم خوئ مفرماید: این

حرف غلط است که بويیم «لاحرج» الزام را برمدارد اما ملاک باق است، این در صورت است که حم مرکب باشد من
الامرین و بوییم «لاحرج» ی جزءش را از بین مبرد، در حال که حم ی امر بسیط است و مرکب نیست. وقت «لاحرج»

آمد همهاش را از بین مبرد.

ارزیاب دیدگاه محقق خوی(قده)

محقق خوی(قده) در اینجا با مرحوم سید موافق در اجزاء است. به ایشان مگويیم شما اینجا از چه راه وارد مشوید؟
مفرمایند مگوییم چون «لاضرر» و «لاحرج» دو قاعده امتنان است، امتنان اقتضا مکند که اگر بخواهیم بويیم این

شخص که به حج رفته و این همه زحمت کشیده و متحمل حرج هم شده، حالا بويیم این حجش باطل است؟! این با امتنان
سازگاری ندارد و چون با امتنان سازگاری ندارد، پس اینجا قاعده «لاضرر» و «لاحرج» جریان پیدا نمکند؛ زیرا قاعده

«لاضرر» یا «لاحرج» در جای جریان پیدا مکند که با امتنان سازگاری داشته باشد و در ما نحن فیه که با امتنان سازگاری
ندارد اصلا جریان پیدا نمکند.

وقت جریان هم پیدا نرد ما هستیم و ادله وجوب حج مانند «له عل الناس حج البیت»، الآن این شخص هم امتثال کرده،
استطاعت هم داشته؛ یعن در آنجای که رفتن به حج حرج است و او هم مداند که حرج است، اینجا مانع از استطاعتش

مشود، اینجا جاری مشود آنجا موافق با امتنان است؛ چون اگر حج مستلزم حرج باشد واجب نیست و در آنجا قاعده
«لاحرج» جریان دارد؛ زیرا با امتنان سازگاری دارد و الآن شارع امتنان کرده و مگوید لازم نیست شما حج بروید، اما اینه
الآن رفته و انجام داده و تمام شده و بعد از عمل اگر بخواهد «لاحرج» جریان پیدا کند با امتنان سازگاری ندارد، پس جریان

ندارد و وقت جریان نداشت ما هستیم و ادلهی اولیه، این مستطیع بوده و حجش را انجام داده، پس باید حم به اجزاء کنیم.[3]



الات والد معظَّم(قده) بر مرحوم خویاش

مرحوم والد ما در تفصیل الشریعه سه اشال بر مرحوم خوئ دارد:

اشال اول: ایشان مفرماید: بین دو مطلب قابل جمع نیست که شما جمع کردید، اگر شما امتنان هستید باید بويید «لاحرج»
فقط الزام را برمدارد اما ملاک را برنمدارد و ملاک باق است، اما شما از ی طرف آن را انار مکنید و از طرف دیر

امتنان هستید؛ زیرا در بحث «لاحرج» کسان که قائل به نظریه مشهورند و مگویند الزام برداشته مشود و ملاک باق است،
ی از ادلهشان امتنان است، مگویند چون «لاحرج» امتنان است پس آن را قائلیم، ایشان مفرماید: اگر امتنان هستید باید

بويید الزام برداشته مشود اما ملاک باق است.[4]

پاسخ: به نظر ما این اشال بر محقق خوئ(قده) وارد نیست، ایشان مگوید امتنان است، اما در مقام این است که بويیم
اینجا جریان پیدا نمکند؛ یعن در ی مواردی امتنان اقتضای جریان دارد و در ی مواردی امتنان اقتضای عدم جریان دارد.

این فرمایش والد ما آنجای که امتنان اقتضای جریان دارد و جاری مشود، آن وقت باید بويیم لازمهاش این است که بويیم
فقط الزام را برمدارد و ملاک باق است؛ چون این با امتنان سازگاری دارد، اما در جای که امتنان اقتضای عدم جریان را

دارد (که مرحوم خوئ مخواهند بویند در ما نحن فیه کس که حج انجام داده بعد معلوم شده که حرج است امتنان اقتضای
عدم جریان را دارد) دیر تناف و تهافت وجود ندارد.

به بیان دیر؛ این اشال در جای است که «لاحرج» جاری بشود، اگر ایشان در ما نحن فیه مگفت جاری بشود و بعد آن را
انار کند اشال وارد بود، ول ایشان مگوید «لاحرج» جریان ندارد؛ یعن امتنان اقتضا دارد که این جریان نداشته باشد. الآن
در خود کتاب مستند مرحوم خوئ هم ترخیص را تصریح کرده که مشهور قائل به ترخیصاند، منته ی اشال که وجود دارد
این است که اصلا قدما بحث از قاعده «لاحرج» نردند مر بويیم از فروع استفاده مشود؛ چون قاعده «لاحرج» مدتها در

میان قدما به عنوان قاعده مطرح نبوده، بله در فروع مختلف به آن تمس مکردند و بعداً به عنوان ی قاعده مطرح شد.

یناف ون مفاد القاعدة بنحو المطابقة حتفرماید: «إن البطلان لایال دوم مرحوم والد آن است که مال دوم: اشاش
الامتنان»؛ اگر بطلان مدلول مطابق بشود آن وقت این با امتنان سازگاری ندارد، در حال که مفاد قاعده «عدم جعل الحم
المبن عل لا تردید فیه و اما کون لازمه بناء را برداشته، «و هو بنفسه امر امتنان م لزومالناس»؛ خداوند ح عل اللزوم

الثان هو البطلان فلا یناف دلالة القاعدة علیه بوجه». خلاصه اشال ایشان این است که اگر قاعده «لاحرج» بالمطابقه
مخواست بوید «هذا الحج باطل»، مگفتیم این با امتنان سازگاری ندارد؛ زیرا به دلالت مطابق مگوید: حم لزوم از
جای که حرج است برداشته شد و عدم جعل حم لزوم است، اما اگر عدم جعل حم لزوم با بطلان ملازم بشود، قاعده

دلالت بر این مطلب ندارد.

بنابراین مرحوم والد ما در اشال دوم خود مفرماید: محقق خوی(قده) مگوید فرق نمکند اگر قاعده «لاحرج» به دلالت
مطابق یا التزام با امتنان سازگاری ندارد، مرحوم خوئ مفرماید: نباید ما از قاعده «لاحرج» نتیجهای بیریم که با امتنان

سازگاری نداشته باشد، حال اگر بطلان را نتیجه گرفتیم ولو به دلالت التزام باز هم باید بويیم قاعده «لاحرج» اینجا جریان پیدا
نمکند.[5]

اشال سوم: اشال سوم ایشان آن است که مفرماید: شما با امتنان صحت را درست کرده و مگويید: امتنان به این معناست
که این صحیح باشد، اما بحث ما در صحت نیست بله بحث ما در اجزاء است. ممن است شما ی حج را انجام بدهید

صحیح هم باشد ول مجزی از حجة الاسلام نیست، مثل آن کس که مستطیع نیست مرود ی حج انجام مدهد مگويیم این
حج صحیح است ول این مجزی از حجة الاسلام نیست. مرحوم والد ما مفرماید: جناب آقای خوئ اینجا شما مگويید

«الامتنان یقتض الصحة»، ما نیز مگويیم «هذا الحج صحیح» اما چه ارتباط با إجزاء دارد؟! اجزاء را برای ما اثبات کنید.[6]



پاسخ: به نظر ما این اشال نیز بر محقق خوی(قده) وارد نیست؛ زیرا مرحوم خوئ مفرماید ما مگويیم امتنان اقتضا دارد
این همه زحمت کشیده و خرج کرده، حالا حرج شخص که ی اینجای عدم جریان قاعده را، این قاعده جاری نیست؛ یعن

هم بوده بالاخره حجش را انجام داده، امتنان مگوید این «لاحرج» اینجا جریان ندارد و وقت «لاحرج» جریان نداشت اجزاء را
با چه چیزی درست مکنیم؟ با ادله اولیه.

بله، اگر مرحوم خوئ مخواست با امتنان اجزاء را اثبات کنند، این اشال مرحوم والد ما وارد است، ول ایشان با امتنان
اجزاء را نمخواهد درست کند، بله مگوید با امتنان این «لاحرج» جریان پیدا نمکند. حال که جریان پیدا نرد این شخص

«له عل الناس حج البیت من استطاع» را امتثال کرده و هیچ مانع هم از اجزاء وجود ندارد، تنها مانع احتمال جریان
«لاحرج» است و «لاحرج» هم به خاطر امتنان جریان پیدا نمکند. پس اشال سوم نیز وارد نیست.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و لو اعتقد عدم الضرر أو الحرج فبان الخلاف فان كان الضرر نفسيا أو ماليا بلغ حد الحرج أو كان الحج حرجيا فف
كفايته إشال، بل عدمها لا يخلو من وجه، و أما الضرر المال غير البالغ حد الحرج فغير مانع عن وجوب الحج، نعم لو تحمل
الضرر و الحرج حت بلغ الميقات فارتفع الضرر و الحرج و صار مستطيعا فالأقوى كفايته.» تحرير الوسيلة، ج1، ص: 381،

مسئله 44.
[2]. «و أما إذا اعتقد عدم الضرر أو عدم الحرج فحج فبان الخلاف، ذكر ف المتن أن الظاهر كفايته و إجزاؤه عن حج الإسلام،
و لا يقاس المقام باعتقاد الاستطاعة و انشاف الخلاف، و الظاهر أنه (قدس سره) يعتمد ف ذلك عل ما اشتهر بينهم من أن دليل
نف الضرر ينف الوجوب و الإلزام و أما أصل المحبوبية فغير منف و بذلك يصح الحج. و فيه: ما ذكرناه ف الاصول بما لا مزيد

عليه من أن الوجوب و الاستحباب ليسا بسنخين من الحم و ليسا مجعولين مستقلين و إنما المجعول أمر واحد، غاية الأمر أنه إن
لم يقترن بالترخيص خارجاً ينتزع منه الوجوب و يحم العقل بتفريغ الذمة منه، و إن اقترن بالترخيص ينتزع منه الاستحباب،

فالحم المجعول شء واحد و ليس ف البين أمران حت يقال بأن أحدهما يرتفع و الآخر يبق، بل إذا ارتفع ترتفع المحبوبية
برأسها، فإذا ارتفع المجعول برأسه فلا مجال لبقاء المحبوبية. و بعبارة أوضح: دليل نف الضرر يرفع المجعول الشرع الذي هو

بسيط غير مركب فلا مجال لدعوى أن المحبوبية باقية و غير مرتفعة.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 177.
[3]. «و لن الأمر كما ذكر من الإجزاء و الفاية، و ذلك لعدم شمول دليل نف الضرر للمقام لأنه امتنان و لا امتنان ف الحم

بالبطلان بعد العمل. و بالجملة: لا مانع من الحم بصحة الحج و إجزائه إ من جهة تحمل الضرر الواقع، فإذا فرضنا عدم شمول
دليل نف الضرر للمقام فلا مانع أصً من الحم بالصحة و الإجزاء. نعم، إذا كان الضرر من الضرر المحرم كالهلاك و نحوه، فلا
نلتزم بالصحة، لا لدليل نف الضرر، بل لأنّ تحمل الضرر مبغوض واقعاً و لا يمن التقرب به، و لن هذا لا يتصور ف الحج لعدم
الضرر ف نفس أعمال الحج و أفعاله، فما ذكره (قدس سره) من الإجزاء صحيح، لا لأجل أن دليل نف الضرر لا ينف المحبوبية،

بل لأجل عدم جريان دليل نف الضرر لونه امتنانياً لا يشمل مثل الحم بالبطلان و لا يعم ما إذا انشف الخلاف بعد العمل.»
موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 178-177.

[4]. «ثم ان بعض الاعلام بعد ان استشل عل العروة بناء عل المبن الثان اختار الاجزاء و الفاية نظرا ال عدم شمول مثل
دليل نف الضرر للمقام لانه امتنان و لا امتنان ف الحم بالبطلان بعد العمل قال: فما ذكره‐ قده‐ من الاجزاء صحيح لا لأجل
ان دليل نف الضرر لا ينف المحبوبية بل لأجل عدم جريان دليل نف الضرر لونه امتنانيا لا يشمل مثل الحم بالبطلان و لا يعم

ما إذا انشف الخلاف بعد العمل و يرد عليه‐ مضافا ال ان الجمع بين كون دليل نف الحرج و كذا دليل نف الضرر رافعا لأصل
المحبوبية و كون النف فيهما بنحو العزيمة لا الرخصة و بين كونهما ف مقام الامتنان مما لا يتم فان الامتنان انما يناسب رفع

الإلزام و الوجوب و لا يلائم رفع المحبوبية من رأس.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 259.
[5]. «أولا ان البطلان لا يون مفاد القاعدة بنحو لمطابقة حت يناف الامتنان بل مفاده عدم جعل الحم اللزوم عل الناس و هو
«.دلالة القاعدة عليه بوجه كما لا يخف هو البطلان فلا يناف الثان المبن لا ترديد فيه و اما كون لازمة بناء عل بنفسه أمر امتنان



همان، ص 261-260.
[6]. «و ثانيا و هو المهم ان غاية الأمر عدم دلالة القاعدة عل البطلان و كون لازم الامتنان ه الصحة المناسبة معه لن اللام
ف المقام ف الأمر الزائد عل الصحة و هو الاجزاء فمجرد عدم دلالتها عل البطلان بل اقتضائها الصحة لا يستلزم الاجزاء لعدم

الملازمة بينهما فان الحج الندب يون صحيحا و لا يون مجزيا عن حجة الإسلام و هذا بخلاف الوضوء الضرري و الحرج فإن
صحته تستلزم جواز الاكتفاء به ف الصلاة و مثلها.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 260.


